# دراسات الأديان

مجلَّة نصف سنوية محكَّمة تصدر عن قسم دراسات الأديان في بيت الحكمة \_ بغداد العدد (٣١) لسنة ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٦م

رئيس التحرير د.احسان الامين

سكرتير التحرير أ.د. هدى عباس قنبر

الهيئة الإستشارية

أ.د. عبد الامير كاظم زاهد أ.د. محمد جواد محمد الطريحي أ.د. انور الجاف أ.د.سلامة حسين كاظم الموسوي ا.د. سليم جرجيس دكاش اليسوعي أ.د.ضياء محمد محمود

المراجعة اللغوية والطباعية الم.د.بان صالح مهدي

الاخراج الفني وتصميم الغلاف نمير صابر خليف

> التنفيذ الالكتروني أصيل علاء الدين كامل

#### أهداف وضوابط النشر

#### اهداف بيت الحكمة

بيت الحكمة مؤسسة فكرية علمية ذات شخصية معنوية واستقلال مالي واداري مقره في بغداد ومن اهدافه: -

- \* العناية بدر اسة تأريخ العراق والحضارة العربية والاسلامية .
- \* ارساء منهج الحوار بين الثقافات والاديان بما يسهم في تأصيل ثقافة السلام وقيم التسامح والتعايش بين الافراد والجماعات .
- \* متابعة النطورات العالمية والدراسات الاقتصادية وآثارها المستقبلية على العراق والوطن العربي
- \* الاهتمام بالبحوث والدر اسات التي تعزز من تمتع المواطن بحقوق الانسان وحرياته الاساسية وترسيخ قيم الديمقر اطية والمجتمع المدني .
  - \* تقديم الرؤى والدراسات التي تخدم عمليات رسم السياسات .

#### ضوابط النشر

- تنشر المجلة البحوث التي لم يسبق نشرها ويتم اعلام الباحث بقرار المجلة خلال ثلاثة اشهر من تاريخ تسلم البحث .
- ترسل نسخة واحدة من البحث باللغة العربية مع ملخص له باللغة الانكليزية لا تزيد كلماته عن ٢٠٠ كلمة شريطة ان تتوفر فيه المواصفات الاتية :
- أ- ان يكون البحث مطبوعاً على قرص مرن (CD) بمسافات مزدوجة بين الاسطر وبخط واضح .
- ب- ان لا تتجاوز عدد صفحات البحث (٢٠) صفحة بقياس (A4) عدا البيانات والخرائط والمرتسمات.
- ج- ان تُجمع كل المصادر والهوامش مرقمة بالتسلسل في نهاية البحث وبمسافات مزدوجة بين الاسطر .
  - يحصل صاحب البحث المنشور في المجلة على نسخة مجانية من العدد الذي ينشر فيه البحث .
    - تعتذر المجلة عن اعادة البحوث سواء نشرت أم لم تنشر.
    - يحتفظ القسم بحقه في نشر البحث طباعياً والكترونياً على وفق خطة تحرير المجلة .

### المحتويات

|    | كلمة العدد                                                          |
|----|---------------------------------------------------------------------|
| ٧  | رئيس التحرير                                                        |
|    | البحوث والدراسات                                                    |
|    | ثنائية التقسيم الفقهي للعالم لـ «دار الإسلام ودار كفر» مقاربة نقدية |
| 11 | أ.د.عبد الأمير كاظم زاهد<br>م.م. حيدر شوكان سعيد                    |
|    | التطرف الديني وإشكالية القراءة للنص المؤسس                          |
| ٤٣ | د احسان الامين                                                      |
| 01 | العنف والامن: التاريخ والمستقبل د.حسن كريم ماجد الربيعي             |
|    | الفكر التكفيري المنابع والمعالجات دراسة في ضوء القرآن والسئنة       |
| ٦٧ | أمدمياس ضياء باقر                                                   |
| ٨٥ | حكم الجهاد في النص القرآني حسين خليل ابر اهيم                       |
|    | من مقاصــد القــر آن محاربة الظلم والفساد                           |
| ۹٧ | رحمن حسين علي                                                       |

#### كلمة العدد

مع تصاعد موجة الإرهاب والعنف في العالم، باتت الحاجة كبيرة الى دراسات جادة تعالج جذور المعضلة وأبعادها وتداعياتها في البنية الاجتماعية والسلم الأهلي، ولأن السمة الغالبة على الجماعات المتطرفة هي التي تتخذ من الدين شعاراً ودثاراً، وهي تستغل الموروث التاريخي وموارد العتمة الفكرية كمنطلقات ايدلوجية ووسائل تعبوية لجماعاتها وتنظيماتها، كان لابد من أن تكون المقاربات الفكرية في دراسات الأديان في مقدمة المعالجات الثقافية لهذه الظاهرة الخطرة على الوجود الإنساني وأمن العالم كله.

والمطلوب أن يكون تناول التراث بالنقد العلمي والرؤية الموضوعية هو الأساس في الأبحاث والتي ينبغي أن تنأى بنفسها عن العواطف والضغوط المجتمعية والتي قد تدفع الكاتب إلى غض النظر عن نقاط الضعف ومكامن الخطأ في تراثنا وتاريخنا لنجد كتابات أقرب منها الى الشعر عن الفكر، فهي تردد عبارات التفاخر والتمجيد لتصور عالمنا الماضي، واحياناً واقعنا المعاصر، وكأنه جنة الفردوس التي شيدها أناس ملائكيون لم يخطأوا و لم تكن في اعمالهم هنات وأحياناً ظلامات.

إن المكابرة وعدم الاعتراف بوجود الاخطاء، سوف لن يزيد أوضاعنا إلا سوءاً، لأن كثيراً من المخاطر التي نواجهها قامت على أساس عقيدة تقديس السلف والتعصب لأفكارهم من دون نقد واجتهاد، ولأن النقد هو الزاوية في كل تقدم وتطور فإن هذا الجمود والتحجر سيزيد تخلفنا عن ركب الحضارة العالمي ، والذي يجب ان يكون أيضاً موضع بحثنا واستفادتنا ونقدنا واجتهادنا.

العدد الذي بين أيدينا ،يأتي في سياق دراسات الأديان، والتي تحاول مقاربة مسالة التطرف والبحث في جذوره، ونأمل أن تزداد مساحة الكتابة في هذا الموضوع الحساس ليُدرس من مختلف جوانبه الفكرية والاجتماعية والسياسية.

ومن الله التوفيق

رئيس التحرير



# البحوث والدراسات

### ثنائية التقسيم الفقهي للعالم لـ«دار الإسلام ودار كفر» مقاربة نقدية

أ.د. عبد الأمير كاظم زاهد (\*) م.م. حيدر شوكان سعيد (\*\*)

#### المقدمة

ان السياسات الخارجية للدول تبرز صورة مهمة عن المبادئ والأسس النظرية لأي دولة أو مجتمع من البشر يظلها نظام جامع مؤلف. وقد عرضنا بفصل الجهاد الابتدائي لطبيعة العلاقة المتصورة في الفهم الإسلامي للآخر غير المسلم ورجحنا المقولة المتأخرة لبعض العلماء المعاصرين وهي أن الأصل في الإسلام هو البر والقسط والسلام والتعاون ، وإن الحرب هي عنوان طارئ يخضع لقانون رد الاعتداء بمدلوله السياسي يخضع الذي يشمل العدوان الواقع أو المتوقع.

إلّا أن مشهور فقهاء المسلمين قالوا ان من مقاصد الجهاد المهمة هو أسلمة العالم على مقولة «ان يكون الدين كله لله»

ومن آثار هذه المقولة تقسيمهم بلدان وأقاليم العالم قسمة ثنائية قائمة على أساس الإيمان بالإسلام أو عدمه ، وعليه كانت دار الإسلام ودار الكفر، وهو مصطلح فقهي استعمله الفقهاء للدلالة على الجانب الجيوسياسي للأمة الإسلامية. وإذ يتغير وصف الدار تبعاً لحالة الانتصار أو الهزيمة بين المسلمين وغيرهم. وأول تحديد تقريبي لمعنى هذا المصطلح يعود إلى الإمام أبي حنيفة (ت١٥٠ه) كما يرى رضوان السيد(۱).

وأما من قال بأن الأصل في الإسلام السلم والأمان وتحقق العصمة وان الحرب تقع بعنوان الاستجابة لحماية المجتمع السياسي الإسلامي من العدوان فقد قسم العالم على دار الإسلام ودار الحرب ودار العهد ، ثم الحق البعض دار رابعة وهي دار الحياد ، فالوصف

<sup>(\*)</sup> كلية الفقة / جامعة الكوفة

<sup>(\*\*)</sup>كلية الدراسات القرآنية/جامعة بابل

هنا متغيير تبعًا لطبيعة الرؤية الحاكمة بين الدولة الإسلامية والدول الأخرى .

### وتكمن أهمية دراسة وبحث هذا الموضوع بالنقاط الآتية:

أولاً: ان أهمية أرض الإسلام تكمن في علاقتها بالأمة والدعوة الإسلامية ، ووفقاً للمنظور السياسي الإسلامي فالأمة الإسلامية تكونت على أساس الاعتقاد بالإسلام عقيدة وشريعة مما يجعلها كياناً منفتحاً ومتسعاً بامتداد الأمة والدعوة ، فحيثما وجد الإسلام كأمة ونظام ذي قوة ومنعة وجدت أرض الإسلام، فالمجتمع الذي يؤمن أفراده بعقيدة ودعوة الإسلام فانه يدخل أرضه معه تحت عنوان دار الإسلام التي تتمدد حيث توجد وتعمل الأمة الإسلامية ، و هذا يعني أن دار الإسلام هي في حركة مستمرة وغير ثابتة.

ثانياً: من دواعي اهمية البحث ودراسة خلفية هذا التقسيم وواقعيته وتاريخيته ومتابعة اشر المتغيرات الفقهية المعاصرة فيه بسبب الأوضاع العالمية الجديدة ودخول العالم في هيئة الأمم المتحدة بعقد سلام عالمي.

ثالثاً: البحث في استثمار السافية «الجهادية» لهذا التقسيم واستحضاره في الواقع العملي بعد القول بإمكانية ان تصبح دار الإسلام دار كفر، وان الفيصل الحقيقي بين الدارين هو الحاكمية، ومن ثمّ فان أكثر بلاد العالم الإسلامي - كما ترى السلفية الجهادية - في الوقت الراهن هي ديار كفر وحرب ؛ لأن الشريعة الإسلامية ليست حاكمة وان السلطة بيد المرتدين والكفرة والمنافقين.

وأما مشكلة البحث الكشف عن الموقف الشرعي إزاء تقسيم العالم إلى دار الإسلام

ودار الكفر بأبعاده الجغرافية للاجتماع السياسي الإسلامي وهل هو من ثوابت الدين المستلة من معطيات النص (القرآن والسنة) ، أم انه فقط وقائع واجتهادات استندت إلى المصالح والمفاسد وجاءت استجابة لتموضعات العصر وانعكاساً لها على جدلية التأثر والتأثير؟

وينبغي أن نشير إلى أن هذا التقسيم للبلدان والأقاليم ترتب عليه أحكام شرعية كثيرة تمس حياة الإنسان المسلم بمختلف المجالات ، ومنها: أثره في الفرقة بين الزوجين ، وأثره في نكاح الكتابية بدار الحرب ، وأثره بالتعامل بالربا ، وتطبيق الحدود على الجرائم المرتكبة بدار الحرب ومن آثار هذا التقسيم في الجهاد وجوب الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام لغرض التمكن من أداء الشعائر التي لا يتمكن من أدائها في تلك الدار، وقسمة الغنيمة في دار الكفر، وغير ذلك من القضايا المتراكمة التي عالجها الفقهاء تبعا لاختلاف الدارين ، ولن نتعرض لها وإنما يكون البحث في مشروعية هذا التقسيم وتوصيفه القانوني واثر المتغيرات المعاصرة فيه و لإيضاح هذه المسألة بإبعادها استعرضها بمبحثين:

المبحث الأول: النظرة الفقهية لفقه الدارين. المطلب الأول: حقيقة دار الإسلام ودار الكفر. المطلب الثاني: الأدلة الفقهية للتقسيم.

المبحث الثاني: مدى الانسجام بين فقه الدارين والمتغيرات المعاصرة (آراء الفقهاء).

المطلب الأول: موقف الفقهاء المحدثين من فقه الدارين

المطلب الثاني: موقف السلفية «الجهادية» من فقه الدارين

### المبحث الأول: النظرة الفقهية لفقه الدارين.

إن المعيار المعتبر والثقل الأساسي في الإسلام للدين قبل الأرض، والعلاقة الروحية تكون قائمة لكل من قال (لا الله إلا الله محمد رسول الله)، أياً كانت أرضه في المغرب أو المشرق لكن الاجتماع السياسي الإسلامي الذي عبر عنه بدار الإسلام له ثقل أيضاً، فقد شرع الجهاد على نحو الوجوب العيني للدفاع عن دار الإسلام فيما إذا تعرضت لعدوان استهدف وجودها ومجتمعها، وعلى نحو الوجوب الكفائي إذا كان الجهاد خارج دار الإسلام?).

ومن هنا فمن كان من المسلمين خارجاً عنها وغير منتمي لها بوجودها السياسي، فان الالترام يبقى روحياً فقط بمعنى أن من يقيم خارج دار الإسلام وغير مكتسب لجنسيتها إذا تعرض لاعتداء واضطهاد من قبل الدولة أو المجتمع غير الإسلامي فان على المسلمين نجدته ورفع الحيف عنه ، ولكن هذا الوجوب ليس مطلقاً بل موقوفاً على حالة ما إذا لم يكن بين هؤ لاء الخصوم غير المسلمين وبين المجتمع السياسي الإسلامي ميثاق ومعاهدات تقتضي امتناع المسلمين من شن الحرب عليهم، وكان هؤ لاء أوفياء ، ملتزمين بميثاقهم .

فالملاحظ هنا أن هؤلاء المظلومين من غير رعايا الدولة الإسلامية ترتب الأثر الحقوقي عليه م وهو عدم إمكانية الدفاع عنهم لأنهم خارج دار الإسلام، فانتمائهم لأرض الإسلام هو انتماء عقائدي فقط، دون التمتع بحقوق المواطنة (۳). وهذا ما سنتعرض له في موضوع وجوب الهجرة في نصوص القران والسنة. وبعد هذه الأثار المهمة ينبغي التعرف على مقصود الفقهاء المسلمين بدار الإسلام، ودار

الكفر ، ثم موقفهم من التقسيم لهذه الدور، ومدى مشروعيته ، وإيضاحه يتم بالفرعين الأتيين :

### الطلب الأول: حقيقة دار الإسسلام ودار الكفر.

عندما نتعرض لأراء الفقهاء في ثنائية (دار الإسلام ودار الكفر) هذا لا يعني أنه التقسيم النهائي والمجمع عليه ، بل هو التقسيم الشائع والمشهور ، فقد تلته تقسيمات وإضافات أخرى، وزادته إلى ثلاثة (دار الإسلام ودار الكفر ودار العهد) وهو تقسيم أرجعه البعض (أ) إلى التقسيم الثنائي إذ الحق دار العهد بدار الإسلام ، وتلى ذلك تقسيمات قال بها العلماء المعاصرون تبعأ لظروفهم وحيثيات عصرهم. كرباعية التقسيم (دار الإسلام ودار الكفر ودار العهد ودار الحياد) الذي سنوضحه في المبحث الثاني.

وتكليفنا في البحث ، يستدعي التعرف على هذه المصطلحات والمناط فيها لأنها المحور الأساس في موضوع البحث ، ثم نعرج على تقسيم الفقهاء للدور قسمة ثلاثية ببيان المراد من دار العهد ، ومع ذكر آراء الفقهاء في إمكانية تحول دار الإسلام إلى دار كفر» ودار حرب».

#### أولاً: تعريف الدار لغة واصطلاحًا:

عرف أهل اللغة الدار بتعاريف عدة، ومنها: الدار للمحل الذي يجمع البناء والساحة (٥) قال الراغب الاصفهاني: (الدار المنزل اعتبار بدورانها الذي له بالحائط) (١) وقال ابن الأثير: (الدور جمع دار وهي المنازل المسكونة والمحال) (١). وقال ابن جني (ت٢٩٣هـ): (من دار يدور لكثرة حركات الناس فيها) (٨)

وقال الأزهري : (كل موضع حل به قوم فهو دار هم ، والدنيا دار الفناء ، والآخرة دار البقاء

والقرار)(٩)

وتطلق الدار على القبيلة ، فالدور جمع دار، وهي المنازل المسكونة ، والمحال ، وأراد بها هاهنا القبائل ، اجتمعت القبيلة في محلة ، فسميت المحلة دارا ، وسمي ساكنو ها بها مجازا على حذف المضاف أي أهل الدور (١٠)

ومنه الحديث عن النبي (ص): (ما بقيت دار إلا بني فيها مسجد) (۱۱) أي قبيلة. وقال بعض العلماء: (الدار لغة المنزل والموضع والمثوى، والديار ساكن الدار، وقد وردت كلمة دار بصيغة المفرد والجمع المجرد ومضافة في ثمانية وأربعين موضعًا من القران الكريم)(۱۲).

وجمع الدار ديار، ودور في جمع الكثرة وأدوار بالهمزة وتركه في القلة، وتجمع الكثرة أيضاً على آدار مقلوب ادوار، وعلى دوران، وديران، وادورة، وديارات، وأديار، ودوران، ودورات، ودارات. (١٦) وصاحب الدار يسمى دياراً، ومنه قوله تعالى: ﴿ قَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ (١٠). فتكون الدار قد جاءت في اللغة بمعنى المحل، والمنزل، والقبيلة، والموضع، والمثوى.

وأما في الاصطلاح: فهي عبارة عن البلد أو الإقليم، أو المنطقة التي تكون تحت سلطة معينة (١٠) وعرفها نعمان عبد الرزاق السامرائي: (بأنها الإقليم أو الأرض التي تخضع لسيادة دولة معينة ويدخل فيها الأرض والبحر والجو). (١٠)

وبعبارة بديلة: الدار هي: (الوطن أو الدولة، من جمهورية أو مملكة أو سلطة أو إمارة)(١٧)

#### ثانياً : تعريف جمهور الفقهاء لدار الإسلام ودار الكفر.

نعرض في البدء تعريف الفقهاء للدار المضافة إلى الإسلام وهي الشطر الأول والمساحة الأولى في هذا التقسيم ؛ لأنه من خلال التعريف سنتعرف على طريقتهم في تحديد هذه الدار ؛ لعدم ورود تحديد ظاهر لها في الآيات والروايات ؛ لأنها ليست مثل الصلاة والصوم وغير هما مما ورد له تحديد شرعي. (١٨)

وان أي تعريف مذكور لدار الإسلام يقابله بالضبط تعريف لدار الكفر (الحرب) لطبيعة التقابل بين الإسلام والكفر.

يعرف مشهور الامامية دار الإسلام بأنها: الدار التي ينفذ فيها حكم الإسلام وان دار الكفر هي الدار التي ينفذ فيها حكم الكفر (١٩)

فيكون الملاك في التقسيم هو السيادة لأحكام الإسلام ؛ لان الأحكام لا تنفذ إلا إذا كانت الأرض تحت أيدي المسلمين وسلطانهم.

ورأي أبو حنيفة (٢٠) وبعض الزيدية (٢١) ان دار الإسلام: هي كل إقليم يتوفر فيه للمسلم الأمن على نفسه وماله وعرضه، ويتمكن من ممارسة شعائره الدينية.

فيكون المعيار في التوصيف القانوني على أساسين الأول: البعد العقائدي. والثاني: الحريات الدينية المتاحة.

ووجه الكاساني (ت ٥٨٧هـ) قول أبي حنيفة فقال: (قول أبي حنيفة «رحمه الله») ان المقصود من إضافة الدار إلى الإسلام والكفر ليس هو عين الإسلام والكفر وإنما المقصود هو الأمن والخوف ومعناه ان الأمان إن كان للمسلمين فيها على الإطلاق والخوف للكفرة على الإطلاق فهي دار الإسلام وإن كان الأمان فيها للكفرة على الإطلاق والخوف للمسلمين على للكفرة على الإطلاق والخوف للمسلمين على

الإطلاق فهي دار الكفر والأحكام مبنية على الأمان والخوف لا على الإسلام والكفر). (٢٢) ومن هنا ، فالمناط ليس الإسلام أو الكفر بل خوف الإنسان على نفسه ، و عدم قدرته على ممارسة شعائره ، فمتى خاف المسلم ووجل من أداء شعائره فان إقليمه لا يكون داراً للإسلام.

أما محمد بن الحسن الشيباني (ت١٨٤هـ) وأبو يوسف القاضي (ت١٨٢هـ) من الأحناف فقد جاء التعريف عندهما، بأن دار الإسلام: هي التي تطبق فيها شرائع الإسلام، فإذا ظهرت فيها أحكام الإسلام فهي دار الإسلام وإذا ظهرت فيها أحكام الشرك فهي دار حرب (٢٣)

ووجه قولهما أبو بكر الكاساني (ت٧٨٥ هـ) فقال: ( (وجه) قولهما ان قولنا دار الإسلام ودار الكفر إضافة دار إلى الإسلام والى الكفر وإنما تضاف الدار إلى الإسلام أو إلى الكفر لظهور الإسلام أو الكفر فيها كما تسمى الجنة دار السلام والنار دار البوار لوجود السلامة في الجنة والبوار في النار وظهور الإسلام والكفر بظهور أحكامهما فإذا ظهرت أحكام الكفر في دار فقد صارت دار كفر فصحت الإضافة ولهذا صارت الدار دار الإسلام بظهور أحكام الإسلام فهذا صارت الدار دار الإسلام بظهور أحكام الإسلام فهذا في المارة الإسلام بطهور أحكام الإسلام في المارة الإسلام بظهور أحكام الإسلام في المارة الإسلام بظهور أحكام الإسلام في في المارة الإسلام بطهور أحكام الإسلام في فيها)

فالمعتبر هذا التشريع المطبق، فان كانت شرائع الإسلام هي الحاكمة والجارية، فالأرض أو الإقليم دار للإسلام، وان كان هذالك بلد من بلاد المسلمين يعمل بشرائع لا تحكمها الشريعة الإسلامية، ويسود حكم الكفر فيه يصنف هذا البلد – على وفق هذا الملك – دار كفر نعم تطبيق الأحكام يستبطن السيادة والقوة والمنعة لتنفيذ الأحكام.

وقال ابن يحيى المرتضى الزيدي : (دار الإسلام ما ظهرت فيها الشهادتان ، والصلاة

ولم تظهر فيها خصلة كفرية ولو تأويلا إلا بجوار أو بالذمة والأمان من المسلمين ) (٢٠).

وأما الفقه المالكي ، فتحديد الدار يكون بجريان الأحكام فيها ، جاء في المدونة الكبرى: (كانت – مكة دار حرب لان أحكام الجاهلية كانت ظاهرة يومئذ) (٢١)

وعرفها ابن حجر الهيتمي الشافعي (٩٧٣هـ): (بأنها ما كانت تحت استيلاء رئيس الدولة وان لم يكن فيها مسلم.) (٢٧)

ويرى الماوردي (ت٠٥٥هـ) أن المسلم في دار الكفر إذا كان في منعة وحماية ، فيعد مكان حمايته ومنعته دار إسلام ، بغض النظر عن قدرته للدعوة فالمدار والاعتبار في تقسيم الدار هو حرية الإنسان في إظهار دينه ، دون خوف ، بل يرى ان الإقامة مع القدرة على الدعوة أفضل من الهجرة . وفي هذا المعنى يقول: (وإن قدر على الامتناع والاعتزال في دار الحرب، وقدر على الدعاء والقتال فهذا يجب أن يقيم في دار الحرب؛ لأنها صارت بإسلامه واعتزاله دار إسلام، وإن قدر على الامتناع والاعتزال ولم يقدر على الدعاء والقتال فهذا يجب عليه أن يقيم ولا يهاجر؟ لأن داره قد صارت باعتزاله دار إسلام، وإن قدر على الامتناع، ولم يقدر على الاعتزال، ولا على الدعاء والقتال فلا تصير داره دار إسلام، ولا تجب عليه الهجرة، وله أحوال فإن رجا ظهور الإسلام بمقامه فالأولى أن يقيم ولا پهاجر ) (۲۸)

وتلحظ مما سبق أن الماوردي وضع معيارًا يعتمد على ثلاثة أمور:

١-القدرة على الامتناع.

٢-والقدرة على الاعتزال.

٣-والقدرة على الدعوة ، وبتوفر الأول

والثاني (الامتناع والاعتازال) تعد الدار دار السلام ، وبتوفر الأول دون الثاني (الامتناع من غير قدرة على الاعتزال ولا الثالث) فيبقى اسم دار الحرب ولكن الأولى البقاء إن رجي انتشار الاسلام ببقائه.

ومن هذا الرأي افاد الدكتور عبد الله إبراهيم الكيلاني تقسيمه للعالم قسمة ثنائية هي (دار الاستجابة ودار دعوة) (٢٠) و هو ما سنعرضه في المبحث الثاني.

ومذهب الحنابلة المعتبر في التحديد تطبيق شرائع الإسلام ، قال أبو يعلى الحنبلي (ت ٨٥٤هـ): (وكل دار كانت الغلبة فيها لأحكام الإسلام دون أحكام الكفر فهي دار إسلام ، وكل دار كانت الغلبة فيها لأحكام الكفر دون أحكام الإسلام فهي دار كفر .. وان الدار لا تخلو من ان تكون دار كفر أو دار إسلام .)(١٦) وقال البهوتي (ت ١٠٥١هـ) : (ودار الحرب وهي ما يغلب فيها حكم الكفر) (٣٢) وقال ابن القيم (ت ١٥٧هـ): ( الدار التي نزلها المسلمون وجرت عليها أحكام الإسلام وما لم تجيى عليها أحكام الإسلام لم تكن دار الإسلام وان لاصقها). (٣٦) وقال ابن سعدى (ت ١٣٧٦هـ): (دار الإسلام هي التي يحكمها المسلمون وتجري فيها الأحكام الإسلامية ويكون النفوذ فيها للمسلمين ولو كان جمهور أهلها كفاراً) (٣٤)

وعرفها ابن حزم الظاهري (ت ٥٦ه): (ودارهم - أهل الذمة - دار إسلام لا دار شرك لان الدار إنما تنسب للغالب عليها والحاكم فيها والمالك لها) (٥٠)

وقد لخص الصنعاني الأراء في مسألة دار الإسلام ودار الكفر ، فقال :

أولًا: إن دار الإسلام ما ظهرت فيها الشهادتان والصلاة ولم تظهر فيها خصلة كفر، ولو تأويلا

إلا بجوار من المسلمين وذمة.

ثانياً: إن دار الإسلام ما ظهرت فيها الشهادتان والصلة ولو ظهرت فيها خصلة كفر من غير جوار ولا ذمة من المسلمين.

ثالثاً: العبرة في الدار بالغلبة والقوة ، فان كانت القوة للكفار ، من سلطان او رعية ، كانت الدار دار كفر. وان كانت القوة للمسلمين كانت دار إسلام.

رابعاً: العبرة بالكثرة. فان كان الأكثر مسلمين فهي دار إسلام، وان كان الأكثر كفارا فهي دار كفر.

خامساً: الحكم للسلطان «أي صاحب السلطة ، الحاكم على البلاد «فان كان كان كافراً كانت الدار دار كفر ، ولو كانت الرعية كلهم مؤمنين. وان كان مسلمًا كانت الدار دار إسلام ولو كانت الرعية كلهم كفارا. (٢٦)

ثم يقرر الصنعاني بصدد الجواب عن سؤال وجه إليه عن بلاد عدن التي احتلها المستعمرون البريطانيون(٢٠) واظهروا فيها أحكام الكفر ما مركز ها من حيث كونها دار كفر أو دار إسلام ? فيقول الصنعاني : (بلاد عدن ، والهند دار إسلام . أي على ما فيها من ظهور الخصال الكفرية ، وغلبة (لإفرنج) ثم يؤكد ذلك فيقول : (عدن ، وما والاها ، ان ظهرت فيها الشهادتان والصلوات ، ولو ظهرت فيها الخصال الكفرية بغير جواز فهي دار إسلام . وإلا فدار حرب . ويرى في هذا الصدد : (متى علمنا يقينًا ... أن تليهم ، وغلبوا على بلد من بلاد الإسلام التي تليهم ، وغلبوا عليها ، وقهروا أهلها بحيث لا يتم لهم إبراز كلمة الإسلام إلا بجواز من الكفار صارت دار حرب ، وإن أقيمت فيها الصلاة .) (٢٠)

ويلحظ من مجموع الأقوال ان الوصف المميز لهذه الدور يتراوح بين تحقيق السيادة

والسلطة السياسية و غلبة الأحكام على الأرض، وبين الكثرة وتمتع المسلمين بالأمن، وهذه المعايير والمناطات مترابطة بعضها مع بعض، والناظر في هذه التعريفات يتبين لديه ان اغلب الفقهاء لاحظوا غلبة الأحكام وتحقق القوة والمنعة وهما تعبيران يماثلان عنوان السيادة المعاصرة (٢٩)، وإن كان بعضهم قد اكتفى بشرط غلبة وظهور الأحكام الشرعية.

#### ثالثاً : دار العهد.

انتهى الحديث عن قسمين رئيسين من الحور والأقاليم، وهما دار الإسلام ودار الكفر، والآن يقع الكلام عن دار العهد. فقد قسم جمهورُ الفقهاء من الحنفية والمالكية والزيدية والظاهرية والشيخ الطوسي(ت٠٦٤هـ) من الامامية بلاد العالم إلى دار إسلام ودار كفر «حرب»(ث). وزاد بعض الامامية(ث) وأصحاب الشافعي وبعض الحنابلة (ت) قسما ثالثًا وهو دار العهد.

ويقصد بدار العهد: هي التي لم يظهر عليها المسلمون، وعقد أهلها الصلح بينهم وبين المسلمين بعوض أو بغير عوض بحسب المصلحة، والعوض هو شيء يؤدونه من أرضهم يسمى خراجا. دون أن تؤخذ منهم جزية لم يستول عليها المسلمون حتى يطبقوا فيها شريعتهم، ولكن أهلها دخلوا في عقد المسلمين وعهدهم على شرائط اشترطت وقواعد عينت، فتحفظ بما فيها من شريعة وأحكام، وتكون شبيهة بالدول التي لم تتمتع بكامل استقلالها لوجود معاهدة معقودة. (٢٤)

فتوجد دار العهد ، إما بصورة عجز المسلمون عن فتحها وضمها لسلطانهم فيعقدون معها معاهدة أو يكون التعاقد خيار دولة ما

بالانضمام التعاقدي إلى السيادة الإسلامية بدرجة ما (أنا) ، ومثال دار العهد «مكة » في أثناء مدة صلح الحديبية ثم تحولت بعد فتحها إلى دار الإسلام «وبلاد النوبة ونجران وأرمينية» (ونا) , وقد ظهر عند الفقهاء المسلمين أختلف في الطبيعة القانونية لهذه الدار، وهم في ذلك على قولين :

القول الأول: ان دار العهد قسم خاص مقابل دار الإسلام ودار الكفر ، وله أحكامه و آثاره، و هو قول بعض الامامية والشافعي وبعض الحنابلة.

القول الثاني: إنه طالما حصلت اتفاقية

سلام مع دولة المسلمين فان دار الصلح تدخل ضمن دار الإسلام، لوجوب حمايتها من المسلمين، وبهذا قال فقهاء التقسيم الثنائي. (٢٠) وثمرة الخلاف بين دار العهد ودار الإسلام بحسب هذا التقسيم هو في اخذ الجزية، قال الماوردي(ت٠٥٤هـ): (وإن صالحوا على أن تقر الأرض بأيديهم والأرض لهم، ويضرب عليها خراج فهذا الخراج في حكم الجزية متى أسلموا سقط عنهم، ولا تصير دارهم دار إسلام ولا تؤخذ جزية رقابهم لأنهم في غير دار الإسلام، وقال أبو حنيفة قد صارت دارهم بالصلح دار إسلام وصاروا أهل ذمة تؤخذ جزية رقابهم) (١٤)

ولا خلاف في ان دار العهد وان كانت فيها السيادة للكفار إلا انها سيادة يحترمها المسلمون بموجب الاتفاق ، وانها سيادة اما جزء من دار الإسلام أو منطقة لا تكون الحرب هي الصلة بينها وبين المسلمين فالسيادة تارة تكون غير ذات حرمة ، وهي سيادة دار الحرب، وتارة تكون ذات حرمة ، وهي سيادة دار العهد والملاك في هذا التقسيم الثلاثي هو دار العهد والملاك في هذا التقسيم الثلاثي هو

السيادة ومدى احترامها وعدمه. (١٤)

ويرجح عدد من العلماء المعاصرين (\*\*) القول الأول ويروه أصلاً للعلاقات الدولية الراهنة والطريق للتبادل التجاري والمصالح الاقتصادية. وإن منشأ فكرة دار العهد هو تطور علاقة الدولة الإسلامية بغيرها. فحينما كانت الحروب هي الوضع الطبيعي آنذاك كان التقسيم الثنائي هو الراجح ، والتقسيم الثلاثي هو والراجح ، والتقسيم الثلاثي دولتي الفرس والروم التي امتدت حتى عصر الاجتهاد الفقهي، وما بعده في المدونات الفقهية، وجعلت ذلك مناطأ للعلاقات.

#### رابعاً : آراء الفقهاء في شــروط انقلاب صفة الدار.

في هذا العنوان نعرض لسوال مهم وهو: إذا ثبت لإقليم وبلد معين صفة دار إسلام فهل بالإمكان أن تزول هذه الصفة عنه نتيجة لظروف طارئة ، ويتحول هذا الإقليم والبلد إلى دار كفر ؟ ثم متى يتم الحكم بذلك ؟ وقد ناقش الفقهاء إمكانية تحول دار الإسلام الى دار الكفر، والشروط لذلك ، ولكنهم اختلفوا ، وجاءت آراؤهم على ستة أقوال:

القول الأول: تصير دار حرب بظهور أحكام الكفر فيها: وهذا قول أبي يوسف (ت١٨٢هـ) ومحمد بن الحسن الشيباني (ت١٨٤هـ) ، والحنابلة وبعض والزيدية.

واحتجُوا بأنهم لا يعنونون الدار التي نحن بصددها بدار المسلمين بل يعنونونها بدار الإسلام وإضافة الدار إلى الإسلام تقيد ظهوره فيها، وظهوره بظهور أحكامه، والمسلمون هم من يقع عليهم الحكم فإذا زالت منها هذه الأحكام بظهور أحكام الكفر فيها لم تبق دار إسلام. فمتى ظهرت أحكام الكفر فيها لم تبق دار

إقليم فلا وجه لوصفه بدار الإسلام . وكما أن دار الحرب صارت دار إسلام بظهور أحكام الإسلام فيها، من غير اشتراط شروط أخرى، فكذلك تصير دار كفر بظهور أحكامه فيها، من دون شروط. (٠٠)

ويترتب عليه أن الحكومات العلمانية برؤيتها القانونية النافذة في بلاد المسلمين تجعل منها داراً للكفر، وإن الحكومة الإسلامية إذا استحكمت وأنفذت سلطانها على بلد كله غير مسلمين أصبحت دارهم داراً للإسلام.

### القول الثاني: تصير دار حرب باستيلاء العدو عليها.

إن دار الإسلام تصير دار حرب بمجرّد استيلاء الكفار عليها ، وذلك بأن يغزوها جيش الأعداء، يحتلُ أرضها ، كما احتلَ الإنجليز مصر والعراق، واحتلّت إيطاليا ليبيا، واحتلّت فرنسا تونس والجزائر والمغرب ، واحتلّت هولندا إندونيسيا ... إلىخ. حتى لو بقي أهلها مسلمون مؤمنون.

فمذهب بعض الشافعية: أنها تتحوّل من دار إسلام إلى دار حرب بمجرّد احتلالها، والتحكّم فيها. فنقل عبد الكريم الرافعي (ت٦٢٣هـ) عن إمام الحرمين ذلك في (فتح العزيز) فقال: (يجوز ان تجري هذه الدار مجرى دار الكفر؛ لغلبة الكفار عليها) (٥٠) ومن المعاصرين قال الشيخ ناصر الدين الألباني في فتوى مسجلة سمع صوته بها يوجب فيها على أهل فلسطين الهجرة منها، لإستيلاء الكفار عليها وتحكمهم فيها (٥٥)

وقد أنكر عليه العلماء في البلاد الإسلامية هذه الفتوى ، لأن: (أن ما أفتى به هو أقصى ما يتمناه الإسرائيليون ، فهم يجهدون جهدهم لكى

يخلوا أهل البلاد منها ، ويحلوا محلهم . و هو قول خطير ؛ لأن صير ورتها دار حرب يُعفي المسلمين من المسؤولية عن الدفاع عنها ، مع أن الواجب على الأمة الدفاع عن كلِّ شبر من دار الإسلام (٢٠) و هذا ما حدَّثنا به تاريخ الجهاد قديما وحديثا ، من قتال الأمة لأعدائها إذا استولوا على ديار ها أو جزء منها ولذا قرَّر المؤرِّ خون المحدثون: أن الذي قاد حركات التحرير ضدَّ الاستعمار والاحتلال في العالم الإسلامي هو الحركات الإسلامية والجماعات الدينية والزعماء الدينيون، وأن الرُّوح الإسلامية كانت هي المحرِّك الأول وراء ذلك).

### القول الثالث: لا تصير دار الإسلام دار كفر مطلقاً.

ذهب بعض علماء الشافعية إلى أن الأرض التي كان المسلمون يتسلطون عليها وتغلب أحكام الإسلام فيها، لا تصير دار كفر أبدا حتى ولو غلبهم الكفار عليها، وظهرت أحكام الكفر فيها، فالحكم بإسلامها باق، وإن تغير سكانها، فلا تتغير حكماً وان تغيرت واقعاً. كالأندلس سابقاً-اسبانيا حالياً. وهذا قول ابن حجر الهيتمي (ت ٤٧٤هـ)(٥٠)، وشمس الدين الرملي(٥٠)، والشربيني (ت ٩٧٧هـ)

### القول الرابع: تصير دار الإسلام دار كفر بشروط.

فقد ذهب الإمامية(٥٠) وأبو حنيفة(٥٠) ووافقه بعض الزيدية(٥٠) إلى اشتراط أمور لتغير وصف الإسلام عن الدار، وهي:

الأمر الأول: ظهور أحكام الكفر فيها، بمعنى ان تجري أحكام الكفر على سبيل الاستهار والظهور، بان تعطلت أحكام الشريعة الإسلامية على جميع المستويات، قال

ابن عابدين (ت ١٢٥٢هـ): (وظاهرة أنه لو أجريت أحكام المسلمين ، وأحكام أهل الشرك لا تكون دار حرب)(١٠٠)

الأمر الثاني: أن تكون الدار متصلة بدار الكفر.

وهو ما انفرد به أبو حنيفة ووافقه بعض الزيدية بحيث لا يتخلل بينهما بلد من بلاد الإسلام فيمدهم بالمدد اللازم، فتكون متاخمة وملاصقة لدار الكفر فيتوقع الاعتداء منها على دار الإسلام. وهذا الشرط ينطبق على اسبانيا دون الكيان الصهيوني «إسرائيل».

وقد فهم بعض المعاصرين أن الإمام أبا حنيفة أفتى بهذا الشرط بحسب الحال والزمان ، و هو مستند في فتواه إلى الوقائع لا إلى معطى النص.

يقول الشيخ محمد أبو زهرة في نقده لتاريخية الفقه التداولي في شرط المتاخمة: (ان هذا الشرط أصبح غير ذي موضوع؛ لان ابن الأرض اخذ يتحكم في الأجواء والفضاء. ولم يعد القتال يحتاج إلى المتاخمة، بل إن القنابل الفتاكة تصل من أدنى الأرض إلى أقصاها، ولذلك نرى أن هذا الشرط لا موضع له الآن، ولي كان الإمام أبو حنيفة حيا ورأى ما نرى لترك الشرط، والاختلاف بيننا ليس اختلاف حجة وبرهان، بل اختلاف حال وزمان) (۱۰)

الأمر الثالث: ألا يبقى فيها مسلم أو ذمي آمنا على نفسه بالأمان الأول. بمعنى انه لا وجود للامان الأول الذي كان ثابتا للمسلم بإسلامه والذمي بأمانه قبل الاستيلاء.

بعبارة بديلة: (ألا يبقى المسلم أو الذمي مقيماً في الديار بالأمان الإسلامي الأول الذي مكن رعية المسلمين من الإقامة فيها، وبتطبيق هذا الشرط تكون البلاد التي استولى عليها

المسلمون وامنوا أهلها، ثم اضطروا إلى الجلاء عنها تحت تأثير حرب أو عامل آخر ليست دار حرب، إذا كان الذين سيطروا عليها أبقوا المسلمين ور عايا الدولة الإسلامية مقيمين فيها بمقتضى الأمان الأول، وذلك بلا ريب لا يكون إلا إذا سالمت هذه الدولة المسلمين وكان معهم سلام لا تعكره حرب، وأما إذا نقضوا الأمان وحاربوا المسلمين فان الدار دار حرب، ولو أعطوا أولئك أمانًا جديداً.) (٢١).

(وعلى هذا إذا غلب أهل الحرب على دار من دورنا، أو ارتد أهل مصر من الأمصار، وغلبوا عليه، وأجروا أحكام الكفر، أو نقض أهل الذمّة العهد، وتغلّبوا على دار هم. ففي كلّ من هذه الصبور لا تصبير دار هم دار حرب إلا بهذه الشروط الثلاثة. فإذا تخلّف واحد منها، بقيت دار إسلام؛ لأن كلّ شرط منها جزء عِلّة، فلا يؤثّر إلا مع سائر أجزاء العِلّة). (١٣)

القول الخامس: لا تصير دار حرب ما دام سكانها المسلمون يمكنهم البقاء فيها ، وممارسة بعض الشعائر ، مثل الصلاة والحج والأذان وإقامة الجمع والجماعات والأعياد ، وهو قول المالكية(٢٠) ، وبعض المتأخرين من الشافعية(٢٠) بعض المالكية (٢٠٠ من الشافعية):

يقول الدسوقي المالكي (ت ١٢٣٠هـ): (بلد الإسلام لا تصير دار حرب بمجرد استيلائهم عليها بل حتى تنقطع إقامة شعائر الإسلام عنها ، وأما ما دامت شعائر الإسلام أو غالبها قائمة فيها فلا تصير دار حرب) (٢١)

القول السادس: رأي ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) ان الدور التي زال عنها حكم الإسلام، وغالبية سكانها مسلمين هي دار مركبة من المعنيين، وقد أفتى بأنها لا تبقى دار إسلام، ولا تصير دار كفر، بل تصير قسما ثالثا. فقد سئل عن مدينة ماردين (\*)، وكان قد زال حكم الإسلام

عنها فقال: (أما كَوْنُهَا دَار حَرْب أَوْ سِلْمٍ فَهِيَ مِرَكِبَةٌ: فِيهَا الْمَعْنَيَانِ ؛ لَيْسَت « بِمَنْزِلَةِ دَار السِّلْمِ الَّتِي تَجْرِي عَلَيْهَا أَحْكَامُ الْإسْلامِ ؛ لِكَوْنِ جُنْدِهَا مُسْلِمِينَ ؛ وَلَا بِمَنْزِلَةِ دَارِ الْحَرْبِ الَّتِي جُنْدِهَا مُسْلِمِينَ ؛ وَلَا بِمَنْزِلَةِ دَارِ الْحَرْبِ الَّتِي أَهْلُهَا كُفَّارٌ ؛ بَلْ هِي قسمٌ ثالث يعامَل الْمسلم فيها أَهْلُهَا كُفَّارٌ ؛ بَلْ هِي قسمٌ ثالث يعامَل الْمسلم فيها بما يَسْتَحِقه ويقاتل الْخَارِج عَن شَرِيعَةِ الْإسْلامِ بما يَسْتَحِقه ) (١٧)

#### المطلب الثاني: الأدلة الفقهية للتقسيم.

لقد وقع البحث في مستند ومشروعية التقسيم، وهل هو من معطيات النص أو انه فقه وقائع جاء استجابة للتحديات القائمة على وقائع الاشتباك الصراعي نتيجة للفتوحات التي امتدت لقرون؟ ومن المهم أن نذكر أنَّ تقسيم العالم على دور أو محاور أو إتجاهات عُرف قديماً وحديثاً، ولاعتبارات شتتَى، بعضها مقبول، وبعضها مرفوض. فالرومان قديماً كان العالم ينقسم عندهم الى رومان وبرابره، وكلُّ من عداهم همج. ومنهم من قسم البشر الى أبيض وأسود، أو أبيض وملوَّن، وأنَّ السيادة يجب أن تكون البيض!

وفي بعض الأحيان انقسم العالم إلى شرق وغرب ، قال القائل: الشرق شرق والغرب غرب، ولن يلتقيا! وفي وقت آخر انقسم العالم إلى معسكرين: المحور والحلفاء وفي وقت آخر انقسم على معسكر «العالم الحر» أو الديمقر اطي، والعالم الاشتراكي صاحب النظام الشمولي ومن ثمّ لم يكن التقسيم الفقهي الإسلامي بُدعاً أو خرقاً للمألوف إذا أخذناه بسياقاته الطبيعية (١٨)

وما نستطيع أن نسجله ان هذا التقسيم أو تعريف الدار وتحديدها لم يرد في القران ولا السنة، كالصلاة والصيام والحج ، مما ورد له

تحديد شرعي واضح ، وإنما هو عنوان متصيد ومنتزع من نصوص أحكام الهجرة . إلا أن البعض (٦٩) قد نفى مشروعية الاستدلال بها باعتبار أن الهجرة قد نسخت.

وأما دليل الإجماع فقد حاول البعض أن يستند إليه للقول بمشروعية تقسيم العالم على دار الإسلام ودار الكفر من خلال النظر في تعريفات الفقهاء السابقة ، إلّا أن هذا الإجماع لم ينعقد ، فقد شاهدنا بعضهم قد قسم الدور على ثلاثة بإضافة دار العهد ، كما هو قول الشافعية وبعض الإمامية والحنابلة ، وإن تم هذا الإجماع فهو مدركي . وللبحث عما جاء في مشروعية التقسيم القائم في الأغلب على قضية الهجرة ، مع مناقشة القول بالنسخ ، أعرضها وبالشكل الآتى :

#### أولاً: القران الكريم.

الأية الأولى: قال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَ الْهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَ لَا يَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِن اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصِرُ إلَّا عَلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾(٧) وجه الاستدلال: اخبر الله تعالى في هذه الآية عن أحوال المؤمنين الذين هاجروا من مكة إلى المدينة ، وعن أحوال الأنصار ، والهجرة فراق الوطن إلى غيره من البلاد فراراً من المفتنين في الدين .. ثم بين ان الذين امنوا ولم يهاجروا فان العلاقة بينكم (كمجتمع سياسي إسلامي) هي علاقة روحية فقط، وليست سياسية ، بحيث تقتضى التزامات لهم والأجلهم، إلا في حالة واحدة ، وهي ما إذا اعتدى عليهم

وطلبوا النصرة من المجتمع الإسلامي (الدولة الإسلامية) بما هم مسلمون ، ففي هذه الحالة يجب على المجتمع الإسلامي ، أن ينصروهم، ولكن بشرط ان لا يكون بين هؤلاء الخصوم غير المسلمين وبين المجتمع الإسلامي ميثاق يقتضي امتناع المسلمين من شن الحرب عليهم. ومعنى هذا أنَّ الميثاق أو العهد هنا أقوى من مجرَّد الايمان مع اختلاف الدار. فيؤسس هذا المعنى لقواعد الاحترام المتبادل وعدم السماح في التدخل بالشؤون الداخلية للدول الأخرى ، بعد دخولها في ميثاق وعهد .

ومن ثمّ ، فان الآية تفرق بين حالين ووضعين ودارين من جهة أن المقيم بين المسلمين يعد منتمياً إلى المجتمع السياسي، فيتمتع بحقوق العضوية السياسية ، وبين المقيم بين المحاربين (عدو لكم) فلا يعد منتمياً لعضوية المجتمع السياسي الإسلامي .

وهذا يقتضي التمييز بين الدور بعضها عن بعض بأوصاف ظاهرة . حتى يمكن تطبيق هذا الحكم ويكون في وسع المسلمين الالتزام به ، مع اشتراط عدم تماثل الدارين في الحكم، إذ لا يتصور من الشارع الأمر بالخروج من دار إلى دار أخرى مع إن الدارين متماثلتان في الصفة (۱۷)

الآية الثانية: قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا وَكَمَا وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى وَهُ وَ مُؤْمِنَ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَمُونَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيبَامُ شَهْرَيْنِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيبَامُ شَهْرَيْنِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيبَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَاجِعَيْنَ تَوْبَةً مِنَ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيماً ﴾(٢٧) وجـه الاستدلال: ذكـرت الآيـة الكريمة

ثلاثة أصناف من المقتولين خطأ ، وبيَّنت حكم كلَّ منهم فهناك مَن قُتل خطأ من المؤمنين بين المؤمنين ، وبعبارة بديلة : (في دار هم) ، وهو الذي قال الله فيه: ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيلُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَّدَّقُوا . ﴾. وهناك من قُتل من المؤمنين خطأ ، ولكنه لا يعيش بيننا، ولكنه يعيش في مجتمع آخر: مجتمع معاد أنا ، فهذا تجب في قتله كفارة، وهي حق الله تعالى : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ ولا تجب لـ ه دية ؛ لأنه يعيش في دار أخرى ، ومجتمع آخر معاد لنا ، وبعبارة أخرى: في دولة ومجتمع معاد ، ولذا قال ﴿ فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمِ عَدُوّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾، ولم تجب له الدية ، لأن المقيم بين المحاربين لا يعد منتمياً إلى المجتمع الإسلامي، فلا يتمتع بحقوق المواطنة السياسية، ثم ان إعطاء الدية لأهله وهم في دولة معادية قد يُقوى دولتهم ومجتمعهم على المسلمين .

وهناك صنف ثالث نصت عليه الآية ، وهو مَن كان يعيش في مجتمع آخر ، ولكنه ليس مجتمع آخر ، ولكنه ليس مجتمعاً معادياً لذا ، ولا محارباً لأمتنا ، بل بينه وبيننا ميثاق وعهد ، يقوم على عدم الاعتداء، أو التعايش السلمي ، أو التضامن الدفاعي في السلم والحرب أو غير ذلك فهذا فيه ما في الصنف الأول من وجوب الدية والكفّارة ؛ لأن المقيم بين المعاهدين يعد منتميًا إلى المجتمع السياسي الإسلامي ، من جهة أنه المقيم في مجتمع معترف به سياسياً من قبل المسلمين. ومن ثمّ ، فالآية الكريمة تشير إلى اختلاف الدور، وإن عبّرت عنها باختلاف الأقوام . (من الأية الثالثة : قال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا الْمُلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْ تَكُنْ أَرْضُ مُسْ تَكُنْ تَكُنْ أَرْضُ

اللهِ وَاسِعَةً قَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا إِلَّا الْمُسْ تَصْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْولْدَانِ لَا يَسْ تَطْيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا فَأُولَئِكَ عَسَى اللهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوا عَفُوراً (٢٧)

وجه الاستدلال: ان تقسيم الدنيا على دارين يعرف من مقصد الشارع بالهجرة ، والآية أوضحت أن تحمل الظلم مع الرضوخ له ظلم ؛ فالقران سمّى هذا التحمل ظلماً وسمى صاحبه ظالماً ؛ لأنه تحمل الظلم ولم يقاومه ولم يهاجر عنه . فيقع في مقام المحاسبة من رضي بالعيش بين الكافرين والمشركين ، مع عدم تمكنه من تعلم معارف دينه أو أداء شعائره . وقد استثنت من لا حيلة لهم من النساء والرجال والولدان من وجوب الهجرة . (٧٧)

فالأرض التي يستضعف فيها المسلم ويغلب فيها على أمره ، وتجب عليه الهجرة منها إلى الأرض التي يعلو فيها شأنه ليست دار إسلام ، وإنما هي دار كفر (^^)

ومن خلال نصوص الهجرة ومقصدها تمايزت الدور ، فالاستضعاف الذي إشارت له الآية ، يشمل الشخص الذي يعاني من الضعف الفكري والبدني والاقتصادي ، فيمنعه ويحجبه عن التعرف على الحق والباطل ،أو أنه ذلك الذي يستطيع التعرف على العقيدة الصادقة الحقة ، إلا أنه ولمعاناته من عجز جسماني أو مالي أو قيود يفرضها عليه المحيط الذي يعيش فيه ، يعجز عن أداء واجباته التي كلف بها بصورة كاملة ، كما يعجز عن القيام بالهجرة (٢٩٥) وقد ذهب الدكتور عبد الله إبراهيم الكيلاني إلى تسمية وتقسيم الدور على دار الهجرة ودار الشرك (٠٠)

ودار الإسلام عند بعضهم هي التي

يتحقق فيها الأمان ، أو التي تحقق السيادة لأحكام الإسلام أو الكثرة المسلمة التي تحقق التأثير في القرار السياسي المجتمعي فتشكل ضمانه للتمتع بالحرية ، أو الدار التي يحكمها السلطان المسلم، وغير ذلك مما تقدم بيانه في تعريف دار الإسلام.

#### ثانيًا: السنة الشريفة

وقد استدل البعض مضافاً للإشارات القرآنية بمجموعة من الأحاديث بعضها في مورد الرد على من قال أن حكم الهجرة قد نسخ، ولذا فمن الأفضل أن نذكر الرأي الأخير، مع بيان تعارضه مع نصوص وجوب الهجرة التي بني عليه التقسيم ، وهي في الوقت نفسه مورداً للاستدلال على حكم الهجرة وتقسيم الدور ذهب بعض العلماء إلى أن حكم الهجرة بعد فتح مكة قد نسخ ، يقول الشيخ و هبة الزحيلي : (والواقع أن استنباط تقسيم الدنيا على دارين من الدعوة إلى الهجرة غير سليم ؛ لأن ذلك قد نسخ بفتح مكة.) (١١١) وقول النبي (ص): ((لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية )) (٨٢) ويستند النسخ أيضاً بما جاء عن عمر بن الخطاب انه قال: (لا هجرة بعد وفاة رسول الله) (٨٣) وما ورد عن السيدة عائشة قولها: (لا هجرة اليوم) (٨٤)

ولكن يرّد على ما جاء من روايات النسخ بان الرواية الأولى معارضة للرواية الثانية ، فالأولى معارضة للرواية الثانية ، فالأولى معقت الأمر بوجوب الهجرة ينتهي بفتح مكة فيما الثانية جعلته بعد وفاة رسول الله والرواية الثالثة مجملة في تعيين المراد «باليوم « الذي انتهى به تشريع وجوب الهجرة. ومع التعارض ينبغي طرحهما أو تأويلهما على وفق منهج التعارض بين الراويات (٥٠٠).

وفي قبال ذلك جاءت روايات أخرى صرحت بعدم انقطاع الهجرة ، ومنها:

الرواية الأولى: ما جاء عن النبي (ص): (أيها الناس هاجروا وتمسكوا بالإسلام، فان الهجرة لا تنقطع ما دام الجهاد)) ( $^{(7)}$ 

الرواية الثانية: قال النبي (ص) : ((ولن تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار ))  $(^{(4)}$ 

الرواية الثالثة: وقوله (ص): (( لن تنقطع الهجرة ما دام العدو يقاتل)) (^^)

الرواية الرابعة: وقوله (ص) : ((لا تنقطع الهجرة ما تقبلت التوبة)) ( $^{(8)}$ 

الرواية الخامسة: وما جاء عن الإمام علي (عليه السلام): (( الهجرة قائمة على حدها الأول ، ما كان لله في أهل الأرض حاجة من مستسر الأمة ومعلنها ، لا يقع اسم الهجرة على أحد [إلا] بمعرفة الحجة في الأرض ، فمن عرفها وأقر بها فهو مهاجر ، ولا يقع اسم الاستضعاف على من بلغته الحجة فسمعتها أذنه ووعاها قلبه )) (١٠)

ومن شم، فلا بد من حملها على أن المراد: لا هجرة من مكة. وهذا لا ينافي في استمرار وجوب الهجرة إلى المجتمع السياسي الإسلامي «دار الإسلام». (١١)

وقد ذهبوا إلى أن الدليل القرآني منسوخ أيضاً بما تقدم ذكره من الروايات ، ولكن الشيخ محمد مهدي شمس الدين عمد إلى رفع هذا الدعوى بما يأتي:

أولاً: لو سلمنا بصحة الرواية المذكورة ، فمن المعلوم أن القران لا ينسخ بخبر الواحد ، كما لا يثبت بخبر الواحد أيضاً.

ثانياً: إن نسخ الآية – لو سلمنا بان النسخ يمكن بخبر الواحد – يتوقف على العلم بكون الخبر المذكور صادراً عن النبي (صلى الله عليه واله) بعد نزول الآية المباركة ، وهو غير معلوم ،

فلعل الآية نزلت بعد الخبر.

ثالثاً: إن النسخ إنما يصار إليه مع تعذر الجمع العرفي بين الآية والخبر ، أما مع إمكان الجمع العرفي في للعرفي في النسخ كما هو معلوم لإمكان العمل بالدليلين . وفي مقامنا يحمل الخبر على أن المراد منه هو نفي وجوب الهجرة إلى خصوص مكة ، وهو لا ينافي استمرار وجوب الهجرة إلى دار الإسلام (٢٩) وهذا الجمع العرفي قال به عدد من العلماء أيضاً. (٣٩)

ويقول الشيخ محمد مهدى شمس الدين في معرض الرد على هذه الدعوى ، وما يترتب عليها من آثار كالطعن في أطروحة الدولة الإسلامية من خلال إغفال عنصر الأرض بوصف احد مكونات الدولة: ( وأما القائلون بنسخ و جوب الهجرة .. فيشكل من الناحية الفقهية القول بوجود «وطن» للمسلم بالمعنى السياسي - الجغرافي، كما يشكل القول بوجود «أوطان للمسلمين ، بهذا المعنى بلحاظ تعدد المجتمعات الإسلامية ، فلا ينتمي المسلم إلى وطن وإنما إلى أمة، فقط، و لا يمكن أنْ ير تبط سياسياً بأرض محددة ومجتمع سياسي ذي هوية محددة إقليمية أو قومية بل تكون أرض أمة الإسلام (دار الإسلام) وطنًا لكل المسلمين بالمعنى السياسي - الجغر افي . وينبغي أنْ يتحمل المسلم على هذا مسؤوليات بالنسبة إلى جميع (دار الإسلام) والى جميع امة الإسلام). (٩٤)

بقي أن نشير إلى بعض الأحاديث التي فهم منها الدلالة على التقسيم ، ومنها :

الرواية الأولى: ذكر الماوردي عَنْ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه واله) أَنَهُ قَال : ((مَنعت دار الإُسكَرِم ما فِيهَا وَأَباحَت دارُ الشرْكِ ما فِيهَا ))(٥٠)

وجه الاستدلال: إن كلمة «دار الإسلام» «ودار الشرك» إنما يدل كل منهما على بلد له وصف خاص ، وبسبب هذا الوصف الخاص للبلد يختلف حكمهما عن حكم غيرها ، في عصمت أهلها أو استباحتهم ، إلا لمانع شرعي يحول دون العصمة أو الاستباحة كما يختلف الحكم بين الدارين في منح حقوق الرعية لمستوطني هذه الدار دون تلك. (٢٦)

إلّا أن هذا الحديث لم نعثر عليه في المصادر الحديثية السنية والشيعية إلّا عند الماوردي . وتقسيمه جلي و هو عنوان للاستدلال الحديثي بشرط ثبوته.

الرواية الثانية: ويقرب من هذه الموثقة ما جاء، عن سليمان بن بريدة ، عن أبيه ، قال: كان رسول الله (ص) إذا بعث أميراً على سرية أو جيش أوصاه بتقوى الله في خاصة نفسه ويمن معه من المسلمين خيراً ، قال(٩٧): « إذا لقيت عدوّك من المشركين فادعهم إلى إحدى تلاث خصال أو خلال ، فأيّتهن أجابوك إليها فاقبل منهم وكف عنهم: ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم. ثم ادعهم إلى التحول من دار هم إلى دار المهاجرين ، وأعلمهم أنهم إن فعلوا ذلك أن لهم ما للمهاجرين وأن عليهم ما على المهاجرين (٩٨). فإن أبوا واختاروا دارهم فأعلمهم أنهم يكونون مثل أعراب المسلمين يجري عليهم حكم الله الذي كان يجري على المؤمنين و لا يكون لهم في الفيء والغنيمة نصيب إلا أن يجاهدوا مع المسلمين فإن هم أبوا فادعهم إلى إعطاء الجزية ، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، فإن أبو ا فاستعن بالله و قاتلهم )(٩٩)

ودلالة الحديث تشير إلى أن الأرض داران ، (فهنا عبر عن «دار الإسلام» بدر دار

المهاجرين «والمعنى واحد) (۱۰۰)؛ لأن قوله (صلى الله عليه واله) ثم ادعهم إلى التحول من دار هم إلى دار المهاجرين يدل على ان هنالك دار غير دار الإسلام، وكما يبين الحديث ان بقاء المسلمين بين اظهر المشركين لا يربطهم بالمسلمين سوى العلاقة الروحية أما العلاقة العضوية الاجتماعية والسياسية فغير متوفرة إلا بالدار الإسلامية.

وقد يناقش هذا الحديث بأنه وارد قبل فتح مكة ، بدليل الأمر بالتحول والهجرة من دار هم إلى دار المهاجرين ، وإن هذا الحكم رفع بنسخ حكم وجوب الهجرة. إلا اننا نرجح أن الأمر بالهجرة باقي وغير منسوخ.

الرواية الثالثة: روي عن سَلَمة بن نفيل المحضرمي قال: قال (رسول الله صلى الله عليه والمه وسلم): ((عقر دار الإسلام بالشام))(۱۰۰). وقد صححه نور الدين الهيثمي(ت ۱۸۰۸هـ) بقوله: (رواه الطبراني ورجاله ثقات).(۱۰۰)

قال ابن الأثير (ت ٢٠٦هـ) في شرح الحديث : (عقر دار الإسلام أي أصله وموضعه ، كأنه أشار به إلى وقت الفتن :أي يكون الشام يومئذ آمنا منها ، وأهل الإسلام به أسلم .)(١٠٢) ويرى البعض أن هذا الحديث من أجود ما جاءت به الرواية في إثبات مُسمَّى (دار الإسلام) في كلام النبي (ص).(١٠٤)

ويناقش الحديث بأن دلالته في مورد الحديث الغيبي ووقوع الفتن وموقع الشام منها ، وبالتالي كيف يمكن تأسيس أثر قانوني وتمايز دولي له استحقاقاته الجيو أيديولوجية على مورد غيبي لأخر الزمان غير معلوم ؟

الرواية الرابعة: عن جرير بن عبد الله، عن النبي (ص) انه قال: ((وقال: أنا برئ من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين «قالوا

: يارسول الله ، لم ؟ قال : « لا تراءى ناراهما))(١٠٠)

قال الشوكاني (ت٢٥٥ هـ): (رجال إسناده ثقات) (١٠٦) وقال الألباني: (حديث صحيح ١٠٠٠)

فهذا الحديث ظاهر الدلالة على ان الأرض تنقسم على دار الإسلام ودار الكفر ، لان النبي برأ من المسلم الذي يقيم مع المشركين في دار هم، وأمره بالهجرة إلى دار الإسلام. (١٠٨)

وقد أجاز البعض من الفقهاء البقاء في البلاد غير الإسلامية ، مع عدم الخوف من الفتنة في الدين والاضطهاد والمنع من ممارسة الشعائر العبادية بل ، ذهب الماوردي (ت٥٠٥ هـ)(١٠٠) إلى أن الإقامة أفضل من الهجرة ، لدعوة غير المسمين للإسلام . (١٠٠)

وأما ما ورد عن الصحابة: فقد جاء في كتاب الصلح الذي كتبه خالد بن الوليد لأهل الحيرة ما نصه: (.. وجعلت لهم «أي: لأهل الحيرة الذين عقد لهم الذمة «أيما شيخ ضعف عن العمل، أو ما أصابت آفة من الأفات ، أو كان غنيا فافتقر، وصار أهل دينه يتصدقون عليه طرحت عنه جزيته ، وعيل من بيت مال المسلمين ، وعياله ، ما أقام بدار الهجرة ، ودار الإسلام. فان خرجوا إلى دار غير الهجرة ، ودار الإسلام فليس على المسلمين النفقة على عيالهم.) (۱۱۱)

إلّا أننا لا نرى في نص خالد وكتابه حجة ملزمة ما لم يكشف عن دليل شرعي ، كما نتوقف في قبول الرواية ، لأن رجلاً مثل خالد نحتاط في روايته ، لا أقل لوقوع الاختلاف بين المسلمين في توثيقه ،غير أنه نص يَرُد فيه على من قال ان هذا التقسيم لم يجد له حيزاً تداولياً في العصر الراشدى .

ومما تقدم نرى أن هذه النصوص تؤسس وتقسم الدور على دار الهجرة ودار غير المسلمين التي أطلق عليها الفقهاء بدار الكفر ودار الحرب. (١١٢)

وهذا التقسيم الذي فهم من نصوص الهجرة واضح إلا ان تحديده يبقى خاضعا المتغيرات الأحوال وأمور الزمان والمكان ، وعلى هذا الفهم وقعت الإضافات التي أجريت على التقسيم بعد ملاحظة نصوص الهدنة في القران ومتابعة موارد الحياد ولاسيما قضية بلاد الحبشة ، إذ صنفت بأنها دار حياد . ومن هنا نفهم اختلاف الفقهاء وان اتفقوا على وجود دار للمسلمين ودار لغيرهم ، غير ان تحديد هذه الدار متحرك وغير ثابت ، فمثلا أبا حنيفة قد اشترط منفردا المتاخمة، وهذا الشرط بلحاظ حاله وزمانه ،

## المبحث الثاني: مدى الانسجام بين فقه الدارين والمتغيرات المعاصرة (آراء الفقهاء).

ان العلاقات التي كانت قائمة وسائدة بين الحدول، ومفهوم السيادة والأقلية والأكثرية لم تعد نفسها في هذا العصر الذي كان للمعاهدات والاتفاقيات الأثر البارز في أعادة التشكل الدولي المنضوي تحت مظلة الأمم المتحدة، ولعنصر التكنولوجيا هو الآخر الأثر غير القليل في انتشار المعلومات التي أصبحت مشاعة لدى ومشاربه ومكانه أن يعرض الأفكار والعقائد دون مانع أو حاجز أو استئذان «تقريباً»، حتى دون مانع أو حاجز أو استئذان «تقريباً»، حتى رخواً، وفي الوقت المعاصر أمسى التعامل بين دول العالم قائم على أساس المنفعة التجارية المتبادلة ومساحات التخادم السياسي

والعسكري والاجتماعي ، وكل ذلك يجري بمع زل عن المعتقد والايدولوجيا. وبعد هذه التحولات والتشكيلات الدولية المعاصرة، كيف يمكن للفقهاء المعاصرين المتابعة والتعاطي مع التقسيم الفقهي للعالم على ثنائية «دار الإسلام ودار الكفر» فهل سيلتزمون بهذا التقسيم أم يستجيبون لمتغيرات عصرهم ؟ وللإجابة على ذلك نوزع آرائهم على مطلبين ، فاردين للسلفية الجهادية مطلباً مستقلًا وذلك لطبيعة استدلالهم وانفرادهم في التعاطي.

### المطلب الأول: موقف الفقهاء المحدثين من فقه الدارين.

ان الفقهاء المعاصرين من مختلف المذاهب من غير الاتجاهات السلفية الجهادية، قد توزعت مواقفهم وآرائهم بين التمسك بالتقسيم المعلوم عند الفقهاء السابقين، وبين من أجرى تصحيحاً وتعديلاً على الفكرة بلحاظ ما يراه من متغيرات معاصرة، وبين من رفض الفكرة بشكل تام كعبد الوهاب خلاف والدكتور عبد الأمير زاهد والشيخ راشد الغنوشي، وللبيان أعرض أقوالهم بالنقاط الآتية:

أو لا : يرى الشيخ محمد مهدي شمس الدين ان المنظور السياسي ، من حيث علاقة الأرض بالأمة والدعوة ، هو من كون مفهوم ومصطلح (دار الإسلام) في مقابل (دار الحرب ، ودار الحياد ، ودار التعاهد )(۱۱۱)أي ان الشيخ يفتح قسماً آخر وهو دار الحياد ثم يبدأ في تعريفها : دار الإسلام: وهو مصطلح فقهي يستعمل للدلالة على الشخصية الجغرافية للأمة المسلمة، وهي تكون حيثما وجد مسلمين ورفع شعار الإسلام ، ومورست عباداته وشريعته .

دار الحرب: وهي الدار التي يكون أهلها

في حالة حرب مع المسلمين ، فليس لهم عند المسلمين إلا الحرب . ونصوص القران والسنة الأمرة بدفع العدوان على ذلك بينة .

دار العهد: وهم المعاهدون الذين تربطهم بالمسلمين معاهدات ومواثيق ، فلهم من المسلمين الوفاء الكامل ، والسلام الكامل ، والتعاون على قاعدة المساواة والتكافؤ يجب الوفاء للمعاهدين بعهودهم ، ويحرم نقضها ، والاخلال بها ، ما داموا أوفياء من جانبهم فإنَّ الوفاء بالعهود والمواثيق من أعظم الواجبات في الشريعة الاسلامية ، وقد نهي الله تعالى نهياً صارماً عن نقض العهود حتى إذا كان ذلك لترجيح مصلحة المسلمين على غيرهم قال تعالى : ﴿ وَ أَوْ فُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ غَزْ لَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةِ أَنْكَاتًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ أَنْ تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةِ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾(١١٥) وقوله تعالى : ﴿الَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظَاهِرُ وا عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَتِمُّ وا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ : ﴿كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولِهِ إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (١١٦)

دار الحياد: وهم الذين لا تربطهم بالمسلمين معاهدات وعلاقات، وليس بينهم وبين المسلمين حالة حرب، وعداء معلن، فهؤلاء لهم السلام وعدم الاعتداء ما داموا على حال الحياد، مع انفتاح المسلمين على كل بادرة لإنشاء علاقات صداقة وتعاون على أساس العدالة والتكافؤ. وذلك لأن الأصل في العلاقات مع الخارج غير

المسلم هو السلام والتعاون. قال تعالى: ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّا اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾(١٧)

ثانياً: يرى الشيخ محمد مهدي الأصفي إن العالم على ثلاثة أقسام: دار الإسلام ودار الكفر ودار العهد، تماشيا مع الملك الذي اختطه العلامة الحلي (ت٢٦٨هـ) في تقسيم الدور. ويقرر ان مقومات دار الإسلام، والتي من خلالها تتضح حقيقة دار الكفر أمران:

الأمر الأول: كثرة المسلمين وليس الأكثرية، والمقصود بالكثرة: الكثرة النسبية التي تجعل من استيطان المسلمين للبلد حالة بارزة وواضحة وواقعية في الحسابات السياسية والوطنية، وليس كتواجد المسلمين مثلا في بريطانيا أو فرنسا، حيث يكثر المسلمون، ولكن دون هذا المستوى، ويصح التمثيل لهذه الحالة والاستشهاد بتواجد المسلمين مثلا واستيطانهم في لبنان.

الأمر الثاني: حرية أداء الشعائر الإسلامية كأداء الصلة والحج والصوم وقراءة القران والتعطيل يوم الجمعة، وإقامة صلاتها الخ. وكل واحدة من هذين المقومين تدور معه دار الإسلام وجودا وعدما.

واختيار الشيخ الأصفي للأمر الأول باعتبار الأحكام الشرعية المترتبة على الكثرة ، مثل الحكم بإسلامية اللقيط «مجهول الهوية » الملتقط من بلد فيه كثرة إسلامية وباعتبار أن الذي يحقق موضوع الحكم الشرعي هو الذي يحقق دار الإسلام.

وأمّا الأمر الثاني: هو إمكان إقامة الشعائر وحرية أدائها ، فيستنتج من خلال مراجعة روايات الهجرة الواجبة ، وقد كانت

الهجرة من مكة واجبة على المسلمين في سني الدعوة الإسلامية الأولى لأجل أن المسلمين لا يستطيعون أن يودوا شعائر الإسلام بين المشركين. (١١٨) وأما دار العهد: التي تكون السيادة فيها لغير المسلمين لكن الإسلام يحترمها.

ثالثاً: يرى الدكتور عبد الأمير زاهد إن الموضوع الفقهي لأحكام دار الإسلام ودار الحرب هو ظرف تاريخي استجاب له فقهاء القرن الثاني الهجري، وتنامت هذه الفكرة حتى أصبحت قضايا الحرب والسلام مباحث متراكمة في الفقه الإسلامي. وعليه، فالتقسيم هو حكم اجتهادي وليس من ثوابت الدين، ولا يجد له مساحة للممارسة الفعلية والتطبيقية في عالم اليوم؛ لتعارضه مع الواقع الدولي المعاصر تعارضا قانونيا وفعليا، وتقف بوجهه للمعاصر تعارضا قانونيا وفعليا، وتقف بوجهه فما الثمرة من التمسك بحكم اجتهادي مسحوب من تجربة تاريخية مضى عليها أكثر من ألف سنة إلى حاضر لا يتجانس معها ولا يجد فيها فرصة للتطبيق. (۱۹۱۹)

رابعاً: يرى الشيخ وهبة الزحيلي في كتابه « آثار الحرب في الفقه الإسلامي « ان العالم على ثلاثة أقسام: دار الإسلام ودار الحرب ودار العهد والمناط عنده هو السلطة وسريان الأحكام ، لذلك فان ما يختلف به دار الإسلام عن دار الكفر اختلاف المنعة (القوة التي تحمي البلد) واختلاف الملل (الكثرة السكانية) وانقطاع العصمة بالقتال ثم يقرر توسع فكرة دار العهد السي كل دول العالم غير الإسلامية حاليا ما دامت العصمة باقية والقتال مرفوع، فالسلام هو الأصل في العلاقات الدولية الإسلامية. (۱۲۰) خامساً: يرى الشيخ عبد الوهاب خلاف

ان تقسيم العالم إلى الدور والأقاليم لا مورد له الأن إلا حينما يقع القتال ،وحيث إن القتال حاليا لم يقع فان الموضوع سالب بانتفاء شرطه وموضوعه. (١٢١)

سادساً: يرى الشيخ محمد ابو زهرة (ت ١٩٧٤م) إن العالم اليوم إما دار إسلام أو دار أمان ، وأن هذا التقسيم وصف لواقع عاشه الفقهاء، ودول العالم اليوم تجمعها منظمة واحدة قد التزم كل أعضائها بقانونها ونظامها ، فدخلت في هيئة الأمم المتحدة بعقد أمان دولي فالوضع الدولي بالشكل الآتي:

١- تعد الدول جميعها بقطع النظر عن النظام الذي يحكمها قد دخلت بعقد أمان باستثناء التي اغتصبت أرضاً للمسلمين.

Y- الدول التي غالبية سكانها من المسلمين وكانت خاضعة لحكم الخلافة، ثم زال النظام الإسلامي، وبقي سكانها من المسلمين والذميين يتمتعون بالأمان الأول كتركيا، وبلغاريا، فتعد دار إسلام؛ تخريجاً على قول أبي حنيفة والزيدية المشار إليه سابقاً.

٣- الدول التي تحكم بالإسلام بشكل غالب فهي
 دار إسلام

و هكذا صار تقسيم الدور على: دار إسلام، ودار أمان، وتقتصر دار الحرب على من يحارب أمة الإسلام فعلًا. (١٢٢)

ثامثاً: يرى الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي إن البلدة تصبح دار إسلام إذا دخلت في منعة المسلمين وسيادتهم بحيث يقدرون على إظهار إسلامهم، والامتناع عن أعدائهم.. والمعول عليه في تسمية الأرض بدار الإسلام أن يمتلك المسلمون فيها السيادة لأنفسهم بحيث يملك المسلم أن يستعلن بأحكام الإسلام وشعائره ثم إن هذه السمة لا تنحسر عنها بعد ذلك لأي

عارض من عدوان أو ضعف ، ونحوه .. وتطبيق عموم الأحكام الشرعية واجب يترتب على أولئك الذين تضمهم دار الإسلام ، وليس شرطا لابد منه لتسمية دار إسلام . (۱۲۳)

تاسعاً: يرى الشيخ راشد الغنوشي إن فكرة دار الحرب ودار الإسلام فكرة مرتبطة بتموضعاتها التاريخية ، وليست ملزمة للفكر الإسلامي المعاصر ؛ لأنه ليس فيها نصوص من الشرع ، وإنما ظهرت بفعل انعدام القانون الدولي المتقق عليه ، إذ كان قانون القوة هو الحاكم ، فليس المسلمون في حالة حرب مع الحاكم ، فليس المسلمون في حالة حرب مع دبلوماسي وتجاري وتسمى ديار العهد ، وان كل دار يأمن فيها الإنسان على نفسه و عرضه ودينه فهو دار الإسلام. (١٢٠)

عاشراً: يرى الشيخ يوسف القرضاوي إن هذا التقسيم ما زال له مجال في عالم اليوم ، وان العالم يوزع في ثلاثة دور ، وهي دار الإسلام ، ودار الحرب ، ودار العهد ، فجميع البلاد التي تُسمَّى الآن (البلاد الإسلامية) والتي تسكنها غالبية مسلمة: تُعدُّ كلها من دار الإسلام. وإن كان بعضها لا يحتكم في كلَّ أموره إلى شريعة الإسلام بل ربما أعلن بعضها العلمانية جهاراً، مثل تركيا ، منذ حكمها كمال أتاتورك وحسبنا: إنَّ هذه البلاد إسلامية الأصل والتاريخ. وإن سكانها مسلمون في أغلبيّتهم على الأقل، وإن شعائر الإسلام ومظاهره الدينية والاجتماعية لم تزل مُعلنة وظاهرة ، مثل الأذان وتلاوة القرآن والمساجد، والجمعة والجماعات والأعياد الإسلامية والإعلان بصيام رمضان ، وإتاحة الفرصة للحج كل عام ، وتغسيل الميت وتكفينه ودفنه في مقابر المسلمين ، وغيرها . كون إن أكثر البلاد الإسلامية يعلن في دستورها: إن

الإسلام هو دين الدولة ، أو ان الشريعة مصدر رئيس .

إنَّ سائر العالم بالنسبة لنا ، يعد دار عهد، فيما عدا دولة الكيان الصهيوني «إسرائيل». فندن نرتبط مع هذا العالم من حولنا بـ(ميثاق الأمم المتحدة).(١٢٥)

الحادية عشر: يرى الدكتور محمد خير هيكل إن العالم موزع بين دارين: دار الإسلام ودار الكفر، والمراد من دار الإسلام: هي البلاد التي يكون نظام الحكم فيها هو النظام الإسلامي. وفي الوقت نفسه، يكون الأمن الداخلي، والخارجي فيها بيد المسلمين من أبنائها. بمعنى أن القوة العسكرية التي تقرُّ الأمن في الداخل، وتحمي حدود البلاد من العدو في الخارج – هذه القوة يسيطر عليها المسلمون، بحيث لو شاركهم فيها غير المسلمين تكون مشاركتهم فيها ثانوية، وتبقى السيطرة للمسلمين.

ويستنبط محمد خير هيكل ضرورة وجود هذين الشرطين معاً - الحكم بالإسلام والقوة الإسلامية الحامية للبلاد وأهله - من واقع مكة والمدينة بعد الهجرة . فقبل الهجرة كانت مكة وغير ها من بلاد الدنيا دار كفر . فلما هاجر النبي (ص) والمسلمون إلى المدينة وأقام فيها الدولة الإسلامية وجدت أول دار إسلام في تاريخ المسلمين ، وبقيت مكة على حالها دار كفر إلى أن دخلها المسلمون . وعليه ، فأي بلد لا تصير الإسلام ، ولا توصف بكونها دار إسلام ، وهي لم إلا بما صارت به المدينة دار إسلام ، وهي لم تصر كذلك إلا بهذين الشرطين ، وهما : الحكم بالإسلام ، والقوة الذاتية للمسلمين ، وهما : الحكم بالإسلام ، والقوة الذاتية للمسلمين . (١٢١)

ويتضح أن محمد خير هيكل لم يراع في استنباط الشروط الوضع الدولي الراهن ، بمقدار الرجوع إلى أجواء حكمت مكة والمدينة.

اثنتا عشرة: يرى الدكتور عبد الكريم زيدان العبرة للسيادة القانونية فإذا كانت السيادة لأحكام الشريعة فهي دار إسلام، حتى لو كان السكان غير مسلمين، وإن كانت السيادة لأحكام الكفر فهي دار كفر. وفي هذا يقول (وتصير دار الإسلام دار حرب بإظهار أحكام الكفر فيها أي تطبيق غير أحكام الإسلام). (١٢١) وتلحظ أنه يستند إلى رأي جمهور الفقهاء إلا أن معيار الجمهور للحكم على الدار هو الغلبة، والغلبة لا تطابق مفهوم السيادة تماماً ولاسيما في ظل أشكال السيادة الناقصة كما في الحكم الذاتي، والسيادة الرخوة في عصر العولمة. فالغلبة في هذه الأنظمة متحققة إلى حد ما وإن كانت السيادة ناقصة (١٢٥).

ثلاث عشرة: يرى تقي الدين النبهاني إن الدول الإسلامية المتعاقبة كانت تطبق الإسلام قدر ما استطاعت، وان زوال دولة الإسلام وما ترتب عليه من آثار لا يغير من وصف الديار بأنها ديار الإسلام، فلا تزال هذه البلدان إسلامية، ولا يزال أهلها مسلمون وهم محل لعودة حكم الإسلام.

أربع عشرة: يرى الدكتور عبد الله إبراهيم الكيلاني، وفيصل مولوي: إن العالم مقسم على دارين، هما دار الدعوة ودار الاستجابة، ودار الدعوة هي ما كان يعرف بدار الحرب ودار العهد لأنها بلدان نحن مدعوون لإيصال الإسلام إليهم، ودعوتهم لاعتناقه في مقابل دار الاستجابة التي هي دار الإسلام لان أهلها استجابوا للدعوة. ولهذا الرأي سنده من الفقه الشافعي إذ نصت متونها أن المسلم في دار الكفر إذا كان في منعة، فتعد مكان منعته دار إسلام، سواء أكان قادرا على الدعوة أم لا. وقد العبرة بالقدرة على الامتناع والاعتزال. وقد

تقدم قول الماوردي(١٣٠) فلاحظ.

ولما كان المسلمون قادرين على ان يمتنعوا عن تطبيق غير الأحكام الشرعية ، وان القوانين الغربية تحميهم ، فهم في حكم من يعيش في دار الإسلام ، لذلك فالأليق كما يعتقد - الكيلاني تسمية بلاد الغرب بدار الدعوة والتبشير ؛ لأن تسميتها حالياً بدار الحرب لا يصف الواقع . ثم إن التقسيم على دار استجابة ودار دعوة أقرب لحقيقة العلاقة بين المسلمين وغير هم (١٣١). وظهر هذا التوجه في مؤتمر نظمه اتحاد الشبان المسلمين عام ٤٩٩٤ ، في فرنسا، وعدت تلك المنظمة أن فرنسا، لم تعد للمسلمين دار عهد بل أصبحت داراً للتبشير بالإسلام. (٢٣١)

### المطلب الثاني: موقف السلفية «الجهادية» من فقه الدارين.

لم يقبل دعاة السلفية الجهادية بالتعقيد الذي أصبحت عليه المجتمعات من تعدد وتنوع بالأراء، ومن وضع دولي قائم وحاكم، بل اقتنعوا بفكرة وضعها محمد بن عبد الوهاب مؤسس الوهابية، تتمثل بالعودة إلى السلف الصالح عقيدة ومنهجا واخذوا عن ابن تيمية تحديده لخير «قرون هذه الأمة «في الأعمال والأقوال والاعتقاد وغيرها من كل فضيلة: التي ضبطها في القرن الأول، عصر الصحابة والخلفاء الراشدين(١٣٦٠). ومن ثم أصبح الأمر وافقهم وكأنه وافق الصحابة والسلف الصالح، في عقيدتهم ومنهجهم، ويعد من المهتدين، وان في عقيدتهم ومنهجهم، ويعد من المهتدين، والسلف الصالح وصار من أهل الشقاق. (١٣١)

يستند الفكر السلفي «الجهادي» (١٣٥) في ترسيخ رؤيته الايديولوجية في معايير العلاقات الدولية بين المسلمين وغير هم إلى التراكم الهائل

من الأراء والمفاهيم والنظريات والاجتهادات الفقهية المتنوعة في استمداد التصورات الحاكمة للعلاقة بين المسلمين وأمم العالم، ويتميز بأنّه يعتمد على بعض الاجتهادات التي تنسجم مع التوجه المتشدد إزاء الأخر الديني. فتراه يتصف بثلاث خصائص لافتة:

أولاً: إنه يركز على آراء محددة ، ولا سيّما آراء ابن تيمية .

ثانياً: إهمال الأراء الفقهية الأخرى ، وقد قال بها كثر من أهل الاجتهاد والأئمة.

ثالثاً: رفض الأراء التي لا تنسجم مع رؤيته الشمولية المتشددة بمستندات حديثية لا تقوى على رد الاجتهادات العامة المؤصلة بالأدلة الشرعية . (١٣١)

يأتي تقسيم العالم عند السلفية على دار الإسلام ودار الكفر ضمن المنظومة الثنائية في اعتبارات الإيمان ، والكفر ، والحق والباطل ، والخطأ ، والصواب ، والصلاح والفساد. ودار العهد عندهم هي جزء من دار الإسلام ولا وجود مستقل لها.

يؤكد محمد عبد السلام فرج على أن من أهم الشروط الواجب توفر ها في أي دولة ليتم تصنيفها بانها دار إسلام وليست دار كفر، أن تعلوها أحكام الإسلام. ويستشهد بفتوى ابن تيمية عندما سئل عن مدينة ماردين - في جنوب تركيا حالياً - ، وكان قد زال حكم الإسلام عنها فقال: (أما كَوْنُهَا دَار حَرْب أو سِلْم فهي مركبة: فيها الْمَعْنَيَانِ ؟ لَيست «بمنزلة دار السلْم التي فيها الْمُعْنَيَانِ ؟ لَيست «بمنزلة دار السلْم الّتي مُسْلِمِينَ ؟ وَلا بِمَنْزِلَة دَار الْمَلْم فيها أَمْكَامُ الْإِسْلَام عَلَمْ الله عَلَمْ الْمِينَ ؟ وَلا بِمَنْزِلَة دَار الْمَلْم فيها المُعلَم فيها بما لُمسلم فيها بما

يَسْتحقه ويقاتل الْخَارِج عَن شَرِيعَةِ الْإِسْلَامِ بما يَسْتَجِقه») (١٣٧)

وقد وقف عبد السلام فرج عند هذه النقطة الأخيرة ، وعليها بني موقفه من النظام الحاكم في مصر ، فقال : (إن الدولة تحكم بأحكام الكفر بالرغم من أن أغلب أهلها مسلمون) (١٢٨)،

ويرى أبو بصير الطرطوسي أن (دار الإسلام هي الدار التي تكون الغلبة والكلمة لأحكام الإسلام ، وإن كان أكثر سكانها من غير المسلمين ... فإن كانت الغلبة والكلمة فيها لأحكام الكفر وسلطان الكفر فهي دار كفر ودار حرب ، وان كان أكثر سكان هذه الديار من المسلمين.) (١٣٩١) .

ويرى الشيخ محمد قطب أن الدار تأخذ وصفها من غلبة الأحكام عليها وذلك بغض النظر عن عقائد أهلها ( فالأرض التي تحكمها شريعة الله هي دار إسلام ، ولو كان اغلب سكانها غير مسلمين ، كما كانت الهند خلال ثمانية قرون من الحكم الإسلامي ، وأغلب سكانها من المجوس عباد البقر وكذلك الأرض التي لا تحكمها شريعة الله فهي دار حرب ولو كان اغلب سكانها مسلمين ، أو دار ردة إذا كان أهلها مسلمين ثم ارتدوا عن الإسلام) (١٤٠٠)

فالاعتبار والفيصل في التفريق بين الدور يكون قائمًا على طبيعة السلطة الحاكمة والقانون النافذ ، فان كانت شرعية إسلامية تحكم بأحكام الإسلام اعتبرت دار إسلام ، حتى لو كان أهلها من المشركين والكفار ، وأما إن كانت خاضعة للأحكام الوضعية الكافرة فهي دار حرب ولو كان أهلها من المسلمين. ومن شم ، فالفارق الوحيد هو حاكمية الإسلام وعدم حاكميته .

ولا يعني مصطلح دار الحرب حكماً شن الحرب فعليًا عليها ، وإنما هي دار أخرجت من دار الإسلام ولم تعقد معها معاهدة صلح أو هدنة ، ومؤدى ذلك أنه يجوز للمسلمين شن الحرب عليها في أي وقت .

ومن أحكام دار الحرب عند إتباع السلفية الجهادية ، بغض النظر عن المتغيرات الدولية المعاصرة وظروف الأحكام المستنبطة في حينها ، هي: (سبي ذراريهم ،وتغنم أموالهم، ووجوب المهرة منها ، سقوط وجوب المَحْرَم لسفر المرأة المهاجرة من دار الكفر ، وإذا اسلم بعض عبيد الكفار وهاجروا صاروا أحراراً ويملكون ما خرجوا به من أموال أهل الحرب)(ائا)

وعملياً فان الفكر الوهابي الذي استقت السلفية الجهادية الكثير من رؤاها وتصوراتها عنه جعل المناطق التي استولى عليها جنده هي دار الإسلام، وبقية مدن نجد دار حرب، وحاربها فعلًا حتى إكتمل كيان المملكة السعودية، ويلحظ أن المودودي (ت١٩٧٩م) سعى إلى فصل باكستان عن الهند لتكون دار الإسلام، وبعد أن أصيب بخيبة أمل راح يبحث عن مكان يوصف بأنه دار الإسلام، ويذكر مصطفى محمود أن المودودي قد دعي من السيد محمد إقبال للعيش في قرية كان صاحبها قد وقفها لله، واستجاب فعلاً وأطلق عليها دار الإسلام!

وتعد السافية «الجهادية» امتداداً طبيعيًا لسافية ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب، ويعد أبو الأعلى المودودي(ت١٩٧٩م)، وسيد قطب (ت ١٩٦٦م)، الركيزة الأساسية لهذا الاتجاه الحركي. (١٤٠٠)

فالمودودي أول من نظّر لمسألة الحاكمية(١٤٤)،

التي من خلالها حكم على المجتمعات المسلمة بالجاهلية ، معللًا ذلك بأنها لا تطبق الشريعة الإسلامية ، وعلى الأنظمة بالكفر ؛ لأنها تحكم وفق القانون الوضعي .

ويتناغم هذا مع آراء سيد قطب الذي أعلن في كتابه «معالم في الطريق « غياب مفهوم الأمة المسلمة ، فحكم بكفر الأمة بلا تردد ، شاملاً الحاضر والماضي من وجود المسلمين مستثنياً عهد الخلافة الراشدة ، يقول: (ايس على وجه الأرض مجتمع قرر فعلاً تمكين شريعة الله وحدها ورفض كل شريعة سواها) (١٤٠) فالأمة الإسلامية - كما يراها -(قد انقطع وجودها منذ قرون كثيرة) (١٤٦) ثم يقرر بشكل واضح: (إن الناس ليسوا مسلمين - كما يدعون - وهم يحيون حياة الجاهلية) (١٤٧) ويقول في مكان آخر من كتابه : (ينبغي أن يكون مفهومًا لأصحاب الدعوة الإسلامية أنهم حين يدعون الناس لإعادة إنشاء هذا الدين يجب أن يدعوهم أولًا إلى اعتناق العقيدة حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين ، وتشهد لهم شهادات الميلاد بأنهم مسلمون ؛ يجب ان يعلمو هم أن الإسلام هـ وأولا ، إقرار عقيدة لا الـ ه إلا الله، بمدلولها الحقيقي، و هو رد الحاكمية لله في أمر هم كلّه .. فإذا دخل في هذا الدين - بمفهومه الأصيل -عصبة من الناس ، فهذه العصبة هي التي يطلق عليها اسم المجتمع المسلم) (١٤٨)

ويذهب مروان شحادة إلى أن الدافع الأساسي لسيد قطب هو نزع الشرعية من الأنظمة العالمية القائمة اليوم في دول العالم كافة تمهيدًا لتغيير هاو الانقلاب عليها وذلك عن طريق الوظيفة الثورية الانقلابية للجهاد في الإسلام (١٤٩). وبذلك يضع ضمن مهام الجهاد التقليدية الجهاد ضد المسلمين الذين لم تتحقق بهم صفة

الإسلام الحقيقي كما يراه ، واعتبار ديار هم ديار حرب ، وكل ذلك قبل جهاد غير المسلمين. (١٥٠) فتكون مقاتلة من لم يصحّ إسلامهم حق واجب ، وبهذا يعيد إنتاج أفكار ابن تيمية (١٥٠).

وعليه ، فقد وصل الأمر إلى إخراج معظم أو كل البلاد الإسلامية من مسمى دار الإسلام، مع بدء ميلاد فكرة الحاكمية التي بلورها أبو الأعلى المودودي ، ووسعها وبني عليها سيد قطب في الجاهلية المعاصرة ، واستند إليها تنظيم الجهاد الإسلامي في مصر عام ١٩٧٦م بزعامة أيمن الظواهري - الذي أصبح الرجل الثاني في القاعدة - في مواجهاته مع الغرب، وقد وصلت فكرة تحول دار الإسلام إلى دار كفر إلى ذروتها بعد إعلان واشنطن الحرب على القاعدة وطالبان عقب أحداث ١١ سبتمبر فمقابل تقسيم بوش العالم على محوري خير وشر ومن ليس معنا فهو ضدنا ، فان السلفية الجهادية قسمت العالم على فسطاطين: الأول: فسطاط الإيمان أو الإسلام ، والثاني: فسطاط الكفر والنفاق ... والأول في نظر هم هي القاعدة وأنصار ها ، والثاني هم كل أعداء القاعدة ، أي جميع دول العالم تقريب بما في ذلك الدول العربية والإسلامية وبهذا أصبحت خارطة العالم اجمع بالنسبة للسلفية الجهادية دار كفر وحرب ، وعمليات القتل الجماعي بالسيارات المفخضة أو الأحزمة الناسفة أو الاغتيالات، و، فيها مشروعة لأنها تستهدف الكفار ، سواء كانوا في دول الكفر الأصلية أو المتحولة. ولا يعصم دم الكافر الحربي إلا إذا دخل دار الإسلام بعقد أمان ؛ ولأنه لم يعد في نظر هم دار إسلام، فعقد الأمان الذي دخل الأجانب بموجبه البلاد العربية والإسلامية منحته الأنظمة والحكومات غير الشرعية ، لا قيمة له ، فضلاً عن عملاء

الغربيين من المسلمين والاسيما المرتبطين بالأنظمة ، إذ يأخذ هؤلاء حكم الكفار مهدوري الدم(١٠٥١).

فتكون فكرة تقسيم العالم على دار إسلام ودار كفر وحرب من الأسس التي تدفع للجهاد ضد المسلمين عند السلفية «الجهادية» ، فان الديار التي يعيشها المسلمون ، وكانت قبل: دار إسلام وأمان ، قد انقلبت إلى دار كُفر وردّة ؟ لأنّها حُكِمت من قبل المُرتدين ، و لأنّ الكفر قد بسط سلطانه عليها من خلال أحكامه و دساتير ه وإذا تبين للسلفية «الجهادية» أن الطوائف الحاكمة (١٥٤) هي طوائف ردة وكفر ، وجب على المسلمين جميعًا أن يقاتلوا هذه الطوائف حتى تزول أو تعود إلى الإسلام ، وحكمهم في قتال هذه الطوائف هو حكم قتال الدفع ، و هو فرض عين ، ولا شرط لوجوبه - جهاد الدفع - مع قتال الطائفة أو الإعداد لهذا القتال ، سوى القدرة ، فإذا عُدمت القدرة وجب الإعداد ، فليس هناك من حال تجيز للمسلم أن يخرج من هذه الأحكام ، فمن قاتلهم وقد أيقن بهلاكه وعدم حصول الغلبة فهو مقاتل مأزور غير مأجور ، فان عدمت القدرة على الإعداد وجبت الهجرة، فان عدمت القدرة عليها ، وجبت العزلة (١٥٥) ويلاحظ على هذا الفقه ما يأتى:

أو لاً: ان الفقه السلفي الجهادي لا يستطيع ان يخرج من تداعيات ومعطيات الظروف التي جرت في العصور الأولى للإسلام بل اخذ بسحبها إلى الواقع الراهن بوصفها ديناً (١٥٠١). وتعامل مع التراث الديني بوصفه ثابتاً بشكله ومضمونه ، مع ان الفقه الإسلامي ديمومته قائمة على عنصرين ، هما الثابت والمتحول. بينما السلفي (هو إنسان مقلد فضلاً عن انه أهمل الزمان والمكان ، واغتال التاريخ واسقط

العقل ويعيش في القرن العشرين مقلداً القرن السابع، والتقليد مستحيل؛ لأن ظروف القرن السابع تختلف عن ظروف القرن العشرين.) (۱۵۰۰) ثانياً: تخلو هذه الأفكار من أي مقاربة نظرية مع واقع العلاقات الدولية القائمة اليوم التي صار بموجبها الاعتراف بالدول الأخرى عرفاً دولياً سائداً، والتعامل معها اقتصادياً وثقافياً من المفروغ منه. فهي قراءة ذرية تجزيئية للتراث والواقع يؤدي فيها المتخيل التاريخي دوراً أساسياً في صياغة الرؤى والأطروحات. (۱۵۰۰)

ثالثاً: إن تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية ليس شرطاً لاعتبار الدار دار إسلام، ولكنه حق من حقوق دار الإسلام في أعناق المسلمين. فإذا قصر المسلمون في إجراء الأحكام الإسلامية، فان هذا على اختلافها في دار هم الإسلامية، فان هذا التقصير لا يخرجها عن كونها دار إسلام، ولكنه يحمل المقصرين ذنوباً وأوزاراً. ثم أن معنى كونها أصبحت دار حرب أن على المسلمين أن يرحلوا عنها!.. ونتيجة ذلك، التخلي عن معظم أو كل الديار الإسلامية التي دخلت في حوزة الإسلام، وتركها غنيمة باردة للغاصبين والناهبين!. (١٥٠١)

رابعاً: ان الفكر السلفي «الجهادي» عمل على نقل مفهوم الدارين من رؤية فقهية تبرز طبيعة العلاقات الخارجية للدولة الإسلامية إلى رؤية للصراع الداخلي، وتوظيف ذلك في نزع الشرعية عن الأنظمة الاجتماعية والسياسية القائمة. وتبرير الجهاد ضد مسلمين لم تتحقق بهم صفة الإسلام الحقيقي – كما يرون – على الرغم من أنهم آمنوا بالإسلام، وأدوا الفرائض وتمسكوا بدينهم.

خامساً: إن وجود المسلمين وكثرتهم في البلاد يعد المعيار الإنساني المتفق عليه حالياً في توصيف بلدان العالم ، لأنّ الغالبية المقتنعة بدينها تجبر سلطاتها على الالترام به ، إلا إذا عجزت الطلبعة المسلمة عن إقناع الكثرة بمسلك من المسالك داخل المعرفة الدينيّة، فالمشكلة إذن في وسائل الإقناع وليس في عدم صلاحية الكثرة لإعطاء وصف ما لبلد ما ولا في صلاحية الدين نفسه إن إعطاء وصف «دار الإسلام» لمجرد وجود الحاكم المسلم ولتطبيق قوانين الإسلام حتى مع كثرة سكانه من غير المسلمين افتراض غير متعقل إلا بوضع استثنائي قهري وإلا فانه يتعارض مع قوله تعالى « لا إكراه في الدين » ومثل هذا الخلل يرفع الاستتباط الفقهي الاجتهادي إلى مصاف الآية الكريمة (النص) (١٦١)

ويبدو لنا المرضي من جميع ما تقدم:

أولاً: ليس ثمة مائز وصياغة وتعريف واحد عند الفقهاء لدار الإسلام - كما لاحظنا -إذ يشترط البعض شروطًا لا يراها الآخر في المذهب نفسه ، بقسميها الثنائي أو الثلاثي ، وهذا الخلاف لم يقتصر عند الفقهاء الماضين بل تعداهم إلى المعاصرين ، اذ كان خلافهم أشد وأمضى ويعود السبب في ذلك إلى أن هذا العنوان متصيد منتزع من نصوص أحكام الهجرة ، فضلاً عن طبيعة الوضع الدولي وفهمه واننا نرى على وفق ما رجحناه من أن العلاقة بين المسلمين وغيرهم الأصل فيها السلم وإن الحرب تكون لعنوان طارئ وهو لدفع العدوان الواقع أو المتوقع ، وبقراءة الوضع الجيوسياسي في السابق والحالي ، فان دول العالم تنقسم على أربعة أقسام ، وهي: الدول الإسلامية والدول المحاربة ، والدول المعاهدة،

والدول المحايدة. ولا ضرورة وملازمة بين الكفر والحرب. فقد تكون هنالك دولة كافرة قد عقدت معاهدة عدم الاعتداء فتكون ديار هم معصومة من أي تجاوز بحقها بلحاظ هذا العقد. وقد تكون هذه الدار ديار حياد كما لاحظنا ذلك في الحبشة التي هاجر إليها المسلمون وبأمر النبي لوجود العدل والأمان فيها. مع ان هذه البدر وان ظهر شيء من الشعائر فذلك بإذن البلد. وان ظهر شيء من الشعائر فذلك بإذن من السلطة غير الإسلامية كما انها لم تدخل بعهد مع رسول الله، ومع ذلك كانت العلاقة سليمة ، فهؤ لاء لهم السلام والبر والقسط وعدم الاعتداء ما داموا على حيادهم ؛ لأن الأصل في العلاقات مع الخارج غير المسلم هو السلام، والتعاون ، والبر،

ثانياً: ونرى أن دار الإسلام هي الدار التي تقوم بأمرين:

الأمر الأول: تكون فيها الكثرة للمسلمين بحيث يشكلون علامة بارزة في الوجود السياسي والاقتصادي والاجتماعي، وهذه الكثرة هي من أبرز المعايير المعتبرة دوليًا في الوقت المعاصر في تحديد هوية البلد وثقافته الأمر الثاني: حرية الممارسة الدينية ، كأداء الشعائر الإسلامية من الصلاة والحج والصوم وقراءة القرآن والتعطيل يوم الجمعة ، وإقامة صلاتها ، استناداً إلى نصوص الهجرة التي نرجح انها لم تنسخ .

ثالثاً: نرى ان الفهم السلفي الجهادي لدار الإسلام وما يترتب عليه يتعارض مع الفهم العقلاني للإسلام، ولا يتجانس مع الثوابت المتوفرة في النصوص الدينية والتي من أبرزها عصمة المسلم بماله ونفسه وعرضه.

#### الهوامش:

- (۱) ينظر: سياسات الإسلام المعاصر ، الطبعة الثانية ، ۷۱ ولكن هذا المصطلح وجد في العهد الراشدي ، وأن أول من استعمله هو خالد بن الوليد في رسالته لأهل الحيرة ، كما سنعرض ذلك ينظر: أبو يوسف القاضي ، كتاب الخراج الناشر: دار الميلاد ، المطبعة السلفية ، ١٤٤٠.
- (۲) ينظر: الشيخ محمد أبو زهرة ، العلاقات الدولية
   في الإسلام ، الناشر : دار الفكر العربي –
   ۱٤١٥هـ،٥٠.
- (٣) ينظر: الشيخ محمد مهدي شمس الدين، في الاجتماع السياسي الإسلامي، الناشر: المؤسسة الدولية، الطبعة الثانية ١٤١٩هـ، ١٢٥-١٢٦. ود. محمد خير هيكل، الجهاد والقتال في السياسة الشرعية، ٢٧٥-
- (3) ينظر : الشيخ الطوسي  $(5.73 \, a)$  ، المبسوط ،  $(5.73 \, a)$
- (°) ينظر: ابن منظور (ت ۲۱۷هـ) ، لسان العرب ، ۲۹۸/۶. الفيروز آبادي (ت ۸۱۷هـ) ، القاموس المحيط ، ۲۲/۲.
- (٦) المفردات في غريب القران ، الناشر : دفتر نشر الكتاب ، الطبعة الأولى ٤٠٤ اهـ ، ١٧٤.
  - (٧) النهاية في غريب الحديث والأثر، ١٣٩/٢.
    - $(\Lambda)$ ابن منظور ، لسان العرب ، ۲۹۸/٤.
      - (٩) ينظر: تهذيب اللغة ، ١٥٤/١٥٤.
- (۱۰) ينظر: ابن الأثير النهاية في غريب الحديث والأثر، ١٣٩/٢. ابن منظور ، لسان العرب ، ٤/ ٢٩٨. والفيومي (ت٠٧٧هـ) ، المصباح المنير ، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، ١/ ٢٠٣. الفيروز آبادي ، القاموس المحيط ، ٢/٢.
- (۱۱) الزمخشري (ت٥٩٨هـ) ، الفائـق فـي غريـب الحديث ، الناشر دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولـي -١٤١٧هـ) ، عون المعبـود ، الناشـر : دار الكتب العلمية ـ بيروت ، الطبعة الثانية ٥٤١٥هـ، ١٩٨٢٨ .

- (۱۲) الدكتور سعدي أبو حبيب، القاموس الإسلامي، الناشر: دار الفكر-دمشق سوريا، الطبعة الثانية ٨٠٠ هـ، ٢/ ٣١٧.
- (١٣) ينظر: الجوهري ، الصحاح ، ٢٥٩/٢ ٦٦٠. والفيومي ، المصباح المنير ، ١/ ٢٠٢-٣٠٣.
  - (۱۶)نوح ۲۶۰.
- (١٥) ينظر: ابن عابدين (ت١٢٣٢هـ) ، حاشية رد المحتار ، ٤/ ٦٦-٦٢.
- (١٦) نعمان عبد الرزاق السامرائي ، النظام السياسي في الإسلام ، الطبعة الثانية ، ١٤٢١هـ ، ٨٧.
- (١٧) د. نصر فريد محمد ، فقه المواريث والوصية في الشريعة الإسلامية ، الناشر : المكتبة التوفيقية ، ٧٤.
- (۱۸) ينظر: الشيخ محمد مهدي الأصفي ، الجهاد ، الناشر: مركز الإعلام الإسلامي ، الطبعة الأولى ۱٤۲۱هـ، ۳٦٤. ود. نعمان السامرائي ، النظام السياسي في الإسلام ، ۸۸.
- (۱۹) ينظر: العلامة الحلي (ت٢٦٧هـ) تذكرة الفقهاء (ط. ق) ، ٢/ ٢٧٥. والشهيد الأول (ت٢٨٦هـ) ، الدروس،٣/ ٧٨. والمحقق الكركي (ت ٤٤هـ) ، جامع المقاصد ، تحقيق ونشر : مؤسسة آل البيت (ع) ، الطبعة الأولى ١٤١هـ, ١٢٣٢. والشيخ محمد حسن النجفي (ت٢٦٦١هـ) ، جواهر الكلام ، ١٨٦ / ١٨٥ . والشيخ محمد مهدي الأصفي ، الجهاد ، ٢١٤.
- (۲۰) ينظر: أبو بكر الكاساني (ت٥٨٧هـ) ، بدائع الصنائع ، ١٣٠/٧ ١٣١. السرخسي (ت٤٨٣هـ) ، المبسوط ، ١١٤/١٠
- (٢١) ينظر: أحمد بن يحيى المرتضى ، البحر الزخار الجامع لمذاهب الأمصار، الطبعة الأولى ، ٢/ ٣٠١.
  - (٢٢) بدائع الصنائع ، ١٣١/٧.
- (٢٣) الشيخ محمد مهدي الاصفي ، الجهاد ، ٩٩٣. وينظر: الشيخ محمد حسن النجفي (ت٢٦٦٦هـ) ، جواهر الكلام ، ٢١/ ٣٥-٣٦.
  - (٢٤)السرخسي (ت٤٨٣هـ) ، المبسوط ، ١١٤/١٠.
    - (٢٥) بدائع الصنائع ، ١٣١/٧.

- (۲۲) أحمد المرتضى (ت ۸٤٠ هـ) ، شرح الأزهار، الناشر: مكتبة غمضان صنعاء اليمن ، ٤/١٥٥. (۲۷) الإمام مالك بن انس (ت ١٧٩هـ) ، المدونة الكبرى ، ٢/٢٢. وينظر: ابن رشد القرطبي (ت ٥٢٠هـ) ، المقدمات الممهدات ، الطبعة الأولى بمطبعة السيعادة بمصر ١٣٦٥هـ، ٢/٥٥٠. واحمد بن محمد الصاوي (ت ٢٢١هـ) ، بلغة السالك لأقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك ، الناشر: دار المعرفة بيروت ١٣٩٨هـ، ٢٦٥٢.
- (٢٨) تحفة المحتاج، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى، ٢٣٠/٤.
  - (٢٩) الحاوي الكبير، ١٠٤/ ١٠٤.
- (٣٠) ينظر: د. عبد الله إبر اهيم الكيلاني ، تطور العلاقات بين الدول ، بحث منشور في الموقع الالكتروني للمسالة القانونية ، تم الاطلاع عليه في تاريخ 10/11/۲۱
  - (٣١) ينظر: تطور العلاقات بين الدول ١٥٠.
- (٣٢) المعتمد في أصول الدين ، تحقيق : د.وديع زيدان ، الناشر : دار المشرق بيروت ، ٢٧٦.
  - (٣٣) كشاف القناع ، ٢٧/٣.
  - (٣٤) أحكام أهل الذمة ، ١/ ٣٦٦.
    - (٣٥) الفتاوي السعدية ، ١/ ٩٢.
      - (٣٦) المحلى ، ٢٠٠/١١.
- (٣٧) ينظر: احمد بن قاسم العنسي الصنعاني ، البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار ، ٢٥٢/١
- (٣٨) احتلت بريطانيا «عدن» سنة ١٨٣٩م. ينظر: كارل بروكلمان ، تاريخ الشعوب الإسلامية ،٥٥٦ . ترجمة : نبيه أمين فارس ومنير العبلبكي .
  - (٣٩) الصنعاني ، البحر الزخار ، ١/ ٢٥٤
- (٤٠) كلمة السيادة تعبير يجري في كتب القانون الدولي في العصر الحاضر ومؤدى هذا التعبير أن يكون سلطان الدولة أصيلا غير مستمد من دولة أخرى، وان يكون ذلك السلطان مبسوطا في كل أجزاء الدولة مهما تتعدد فيها القوميات وتتسع الأراضي وتتباين أجزاؤها، وان تكون علاقتها بغيرها قائمة على سلطانها، ولا يكون مستمدا من سلطان آخر إلا أن

- يكون تنفيذا لعهد لا يمس الاستقلال ، بل يكون منبعثا منه لا من شيء سوى الوفاء بالعهود الذي تقوم عليه العلاقات الدولية الحرة. الشيخ محمد أبو زهرة ، العلاقات الدولية في الإسلام ، ١٠- ٢٠.
- (٤١) ينظر: السرخسي ، المبسوط ، ١١٤/١٠. والمرتضى والدسوقي، حاشية الدسوقي، ١٨٨/٢. والمرتضى اليماني، الأزهار في فقه الأئمة الأطهار ، ٣٢٣. وابن حزم الظاهري، المحلى ، ٣/٣٥/ ٢٠٠/١١. والشيخ الطوسي (ت٢٤٠٤هـ)، المبسوط، ٣٤٣/٣.
- (٢٤) العلامة الحلي (ت٢٦هـ) ، تذكرة الفقهاء (ط. ق) ، ٢/ منافع الشيخ محمد مهدي الأصفي ، الجهاد ، ٤١٢ .
- (٣٤) الشربيني (ت٩٧٧ هـ) ، مغني المحتاج ، ٤/ ٢٣٢. و ابن القاسم على متن أبي شرح ابن القاسم على متن أبي شـجاع ، طبعة الحلبي مصر ٢٣٢ ٢/ ٢٨٩ . و ابن مفلح ، المبدع في شرح المقنع ، الناشر : المكتب الإسلامي، طبعة ٣٧٩/١٩٨١،٣
- (٤٤) وهبة الزحيلي، آثار الحرب في الفقه الإسلامي، ١٧٥.
- (٤٥) د. عبد الأمير كاظم زاهد ، إشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الأصوليات الإسلامية المعاصرة ، ٣٥٥-٣٥٤
- (٢٤) لقد صالح النبي (ص) نصارى نجران، فقد أمنهم على أنفسهم وأموالهم من أي اعتداء يقع عليهم، وفي عهد عثمان عقد عبد الله بن سعد بن أبي السراح صلحًا مع أهل النوبة، كان أساسه تأمينهم على أنفسهم ورعاية استقلالهم ومبادلة التجارة معهم، ولحم يؤخذ منهم فريضة مالية يؤدونها. وكذلك صنع معاوية مع أهل أرمينية، فقد عقد معهم صلحا يقرر سيادتهم الداخلية. ينظر: البلاذري (٣٩٧هـ)، فتوح البلدان، الناشر: مكتبة النهضة المصرية فتوح البلدان، الناشر: مكتبة النهضة المصرية النميري (٣٢١هـ)، تاريخ المدينة، تحقيق: فهيم محمد شلتوت، الناشر: دار الفكر، الطبعة الثانية العلاقات الدولية في الإسلام، ٥٠.
- (٤٧) الشيخ الطوسي (ت ٢٠٠هـ) ، المبسوط، ٣ /٣٤٣. الماوردي ، الأحكام السلطانية، دار الكتب العلمية، طبعة ١٩٨٥، بيروت، ١٧٤-١٧٥.

- (٤٨) الأحكام السلطانية، ١٧٥.
- (٤٩) الشيخ محمد مهدي الأصفي ، الجهاد ،٧٠ .
- (٥٠) ينظر: وهبة الزحيلي ، آثار الحرب في الفقه الإسلامي ، ١٧٦. والشيخ محمد مهدي الاصفي ، الجهاد ، ٢٦٤. والدكتور عبد الأمير زاهد ، إشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الاصولية المعاصرة ، ٣٥٥.
- (۱۰) ينظر: الكاساني (ت٥٨٧هـ) ، بدائع الصنائع، ٧/ ١٩٠١ . والسرخسي (٤٨٣هـ) ، المبسوط ، ١٩/١٠ . وابين قدامة (ت٦٠٢هـ) ، المغني ، ١٩/٥٠ . عبد الرحمين بن قدامة (ت٦٨٢هـ) ، الشرح الكبير ، ١/٣٠ . وأحمد المرتضى (ت٨٤٠هـ) ، شرح الكبير ، الأزهل الناشر غمضان صنعاء ١٤٠٠هـ) ٢/٥٧١٥٠٠٥٠.
- (٥٢) فتح العزير شرح الوجيز، تحقيق علي محمد معوض وعادل احمد الموجود، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى -١٤١٧هـ، ٢/٤٠٤.
- (٥٣) محاضرة صوتية بعنوان (دار الإسلام ودار الكفر) منشورة على الانترنت في اليوتيوب . تم الاستماع اليها في تاريخ ، ٣/ ١/ ٢٠١٦ .
  - (٥٤) فقه الجهاد ، ٨٨٧.
  - (٥٥) ينظر: تحفة المحتاج ، ٩/ ٢٦٨-٢٦٩.
- (٥٦) ينظر: شهاب الدين الرملي ، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ، الناشر: دار الفكر ، الطبعة ١٩٨٤ م بيروت ، ٨٢/٨.
  - (٥٧) ينظر: مغنى المحتاج ، ٣٦٢/٢.
- (٥٨) ينظر: العلامة الحلي (ت٢٧٨هـ) ، تذكرة الفقهاء (ط. ق) ، ٢/ ٢٧٥. والشهيد الأول (ت٢٧٦هـ)، الدروس، ٣/ ٧٨. والمحقق الكركي (ت٠٤٩هـ) ، جامع المقاصد (٢٣/٦، والشيخ محمد حسن النجفي (ت٢٦٦٦هـ) ، جواهر الكلام، /٣/ ١٨٥٠١٨٦، والشيخ محمد مهدي الأصفي، الجهاد، ١٢٤٠.
- (٥٩) ينظر: السرخسي (ت٤٨٦هـ) ، المبسوط ، ١١٤/١٠ وأبو بكر الكاساني (ت٥٨٧هـ)، بدائع الصنائع ، ١٣١/٧ وابن عابدين ، حاشية رد المحتار ، ٢٥٥/٤.
- (٦٠) ينظر: احمد بن يحيى المرتضى ، البحر الزخار الجامع لمذاهب الأمصار ، الطبعة الأولى ، ٢/ ٣٠١. (٦١) حاشية رد المحتار ، ٣٠٥/٤.

- (٦٢) العلاقات الدولية في الإسلام ، ٥٧-٥٨. وينظر: الشيخ وهبة الزحيلي ، آثار الحرب في الفقه الإسلامي، ١٧٣.
- (٦٣) الشيخ محمدأبوز هرة، العلاقات الدولية في الإسلام، ٥٥.
  - (٦٤) الشيخ يوسف القرضاوي ، فقه الجهاد ،٨٨٩.
    - (٦٥) حاشية الدسوقي ، ١٨٨/٢.
- (٦٦) ينظر: الشيخ سليمان البيجرمي ، حاشية البيجرمي على شرح منهاج الطالبين ، الناشر: دار الكتب العربية بيروت ، ٤/ ٢٢٠.
  - (٦٧) حاشية الدسوقي ، ١٨٨/٢.
    - (\*) تقع في جنوب تركيا حاليًا.
- (٦٩) مجموع الفتاوى ، طبعة الشيخ عبد الرحمن بن قاسم ، ٢٤١/٢٨.
  - (٧٠) سورة الانفال، ٧٢.
- (۷۱) ينظر: الشيخ وهبة الزحيلي ، آثار الحرب في الفقه الإسلامي ، ۱۷۰. و د. علي علي منصور ، الشريعة الإسلامية والقانون الدولي ،الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالقاهرة ، ١٨٥. وحامد سلطان ، أحكام القانون الدولي في الشريعة الإسلامية ، الناشر: دار النهضة العربية سنة ١٩٧٤م ، ١٦٥.
  - (۷۲) النساء، ۹۲
- (۷۳) ينظر: الشيخ الطوسي (ت٢٠٤ه) ، النبيان في تفسير القران ، ١٦٢/٥. والشيخ الطبرسي (ت ٥٤٨ه) ، مجمع البيان ، ٤٩٦٤ ؛ والشيخ محمد مهدي شمس الدين ، في الاجتماع السياسي الإسلامي ، ١٢٠-١٢٧. و د. محمد خير هيكل، والجهاد والقتال في السياسة الشرعية ، ٦٧٥. وعابد بن محمد السفياني ، دار الإسلام ودار الحرب، رسالة ماجستير ، ١٠٤١هـ ، ٣٥. والشيخ يوسف القرضاوي، فقه الجهاد ، ٨٧١.
  - (٧٤) النساء ، ٩٢.
- (٧٥) ينظر: الشيخ يوسف القرضاوي ، فقه الجهاد ، ٧٥٨. والشيخ محمد مهدي شمس الدين ، في الاجتماع السياسي الإسلامي ، ١٢٥-١٢٦.
  - (۲۷) النساء ، ۹۷ ۹۸ ۹۹.
- (۷۷) ينظر: الشيخ محمد حسن النجفي، جو اهر الكلام، ٣٥-٣٤/٢١ و الشيخ محمد مهدي الأصفي، الجهاد، ٢٠٤-٤٠٣.

- (٧٨) د. عبد العزيز الأحمدي ، اختلاف الدارين وآثاره في أحكام الشريعة الإسلامية، الطبعة الأولى -٤٢٤ هـ - السعودية ، ٤٢١.
- (٧٩) ينظر: الشيخ ناصر مكارم شير ازي ، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ، ٢٠٠٣.
  - (٨٠) ينظر: تطور العلاقات بين الدول ، ١٢.
  - (٨١) آثار الحرب في الفقه الإسلامي ، ١٧١.
- (۸۲) البخاري (۲۰۱ه) ، صحیح البخاري ، ۲۰۰/۳. ومسلم النیسابوري (ت۲۶۱هـ)، صحیح مسلم ، ۲۸/۲ واحمد بن حنبل (۲۶۱هـ) ، مسند احمد ، ۲۲/۳ والدارمي (۲۰۵هـ) ، سنن الدارمي ، ۲۳۹/۲.
- (۸۳) النسائي (ت۳۰۳هـ) ، السنن الكبرى ، ٢٧/٤. ٥/٢١٦. وأبو يعلى الموصلي (ت ٣٠٧هـ) ، مسند أبي يعلى ، ١٦٧/١ والمتقي الهندي (ت ٩٧٥هـ) ، كنز العمال، ٢١ /٦٦٦.
  - (٨٤) البخاري (٢٥٦هـ)، صحيح البخاري، ٢٥٣/٤.
- (٨٥) ينظر: الشيخ محمد مهدي شمس الدين ، في الاجتماع السياسي الإسلامي ، ١٢٩.
- (٨٦) الطبراني (ت٣٦٠هـ) ، الأحاديث الطوال، تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت ،الطبعة الأولى ، ١٤١٢هـ ، ٣٤. وإسماعيل الاصبهاني (ت ٥٣٥هـ) ، دلائل النبوة، تحقيق : محمد محمد الحداد ، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ، ١٥٢. والمتقي الهندي (ت ٩٧٥هـ) ، كنز العمال ،١٥٢، ١٦١٨/١٢.
  - (۸۷) النسائي ، سنن النسائي ، ۲۸۷ کا ۱ کا ۱
- (۸۸) الطبراني (ت ٣٦٠هـ) ، مسند الشامبين ، ٢٣٥/٤ ـ ٤٣٦. والمتقى الهندي كنز العمل، ٢٥٩١ ـ ٢٥٩٢.
- (  $^{(89)}$  ) احمد بن حنبل ، مسند احمد ،  $^{(89)}$  و الطبر اني ، المعجم الأوسط ،  $^{(89)}$  . المعجم الكبير ،  $^{(89)}$ 
  - (٩٠) نهج البلاغة ، الخطبة ١٨٩.
- (٩١) الشيخ محمد مهدي شمس الدين ، في الاجتماع السياسي الإسلامي ، ١٣١-١٣٠.
  - (٩٢) في الاجتماع السياسي الإسلامي ، ١٣١.
- (٩٣) ينظر: الشيخ محمد مهدي الأصفي، الجهاد، ٤٠٦.

- ومديي الدين النووي (ت٢٦٢هـ) ، المجموع ، 1 / ٢٦٤. واب قدامة (ت ٢٠٢هـ) ، المغني ، 1 / ٢١٣هـ) ، المغني ، ١ / ٢١٣هـ) ، نيل الأوطار ، ١٧٨/٨. وابن حجر (ت٢٥٨هـ)، فتح الباري ، ٧/ ١٧٩.
  - (٩٤) المصدر نفسه ، ١٢٨-١٢٩.
- (٩٥) الأحكام السلطانية ، الناشر : توزيع دار التعاون للنشر والتوزيع عباس أحمد الباز- مكة المكرمة ، الطبعة : الثانية سنة الطبع: 1٣٨٦ ١٣٨٦ . ٠٠٠ .
- (٩٦) ينظر: د. محمد خير هيكل ، الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ، ٦٦١
- (٩٧) الحر العاملي (ت١١٠٤هـ) ، وسائل الشيعة ، ٥٩/١٥.
- (٩٨) الشيخ المنتظري ، دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية ، ٣٨٤/٣.
- (۹۹) مسلم النيسابوري (ت ٢٦١هـ) ، صحيح مسلم ، هماد ، ١٣٩٥ مسلم النيسابوري (ت ٢٤١هـ) ، مسند مسند ، ٢٥٢٥هـ) ، مسند مدر ، ٢٥٢٥هـ
  - (١٠٠) الشيخ القرضاوي ، فقه الجهاد ، ٨٧٢.
- (۱۰۱) الطبراني (ت ٣٦٠هـ) ، المعجم الكبير، ٧/ ٣٥. والمتقي الهندي (ت ٩٧٥هـ) ، كنز العمال ، ٢/٤/١٢ وأخرج أحمد بن حنبل حديث سلمة بن نفيل بعبارة (ان عقر دار المؤمنين الشام) ، مسند أحمد ، ٤/٤٠٢.
  - (۱۰۲) مجمع الزوائد ، ۱۰/ ۲۰.
  - (١٠٣) النهاية في غريب الحديث والاثر ، ٣/ ٢٧١.
  - (١٠٤) الشيخيوسف القرضاوي، فقه الجهاد، ٨٧٣.
- (۱۰۰) سليمان بن الأشعث السجستاني (ت ٢٧٥هـ) ، سنن أبي داود، ٥٩٥/١، والترمذي ، سنن الترمذي، ٨٠/٣٠٨.
  - (١٠٦) نيل الأوطار ، ١٧٦/٨.
    - (۱۰۷) إرواء الغليل ،٥/٥٣.
- (١٠٨) عبد العزيز الأحمدي، اختلاف الدارين و آثاره في أحكام الشريعة الإسلامية، ١/ ٣٠٩.

- (۱۰۹) معالم السنن ، ۳/ ۱۰۰.
- (۱۱۰) الحاوي الكبير ، ١٠٤/ ١٠٤. الشربيني (ت٩٧٧هـ) ، مغني المحتاج ، ٢٣٩/٤. شمس الدين الرملي (ت٤٠٠هـ) ، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ، ٨٢/٨.
- (١١١) أبو يوسف ، كتاب الخراج ، ١٥٥-١٥٦. عمر رضا كحالة ، خالد بن الوليد سيف الله ، ٩٣.
- (۱۱۲) ينظر: د. عبد الله إبراهيم زيد الكيلاني، تطور العلاقات بين الدول ،۱۲.
- المنصرم ساد هذا المصطلح في معظم أدبيات العلوم المنصرم ساد هذا المصطلح في معظم أدبيات العلوم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، ومع ذلك ليس ثمة إجماع على ماهية العولمة. وإذا أردنا أن نقترب من صياغة تعريف شامل للعولمة، فلابد ان نضع في الاعتبار ثلاث عمليات تكشف عن جو هرها: العملية الأولى تتعلق بانتشار المعلومات بحيث تصبح مشاعة لدى جميع الناس، والعملية الثانية تتعلق بتنويب الحدود بين الدول، والعملية الثالثة هي زيادة معدلات التشابه بين الجماعات والمجتمعات والمؤسسات. ينظر: ياسين السيد، العرب والعولمة، الناشر: مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩٩٨م، ٧٢.
- (١١٤)ينظر: في الاجتماع السياسي الإسلامي ١٢١-١٢٣.
  - (١١٥) النحل ، ٩١-٩٢.
    - (١١٦) التوبة ، ٤، ٧.
    - (۱۱۷) الممتحنة ، ٨.
  - (١١٨) ينظر: الجهاد ، ٣٩٤-٣٩٥.
- (١١٩) ينظر: إشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الأصولية المعاصرة ، رسالة دكتورة ، ٣٦٤٠
  - .177 -171 (17.
- (۱۲۱) ينظر: السياسة الشرعية ، الناشر: دار الأنصار - القاهرة - ۱۳۷۹هـ ، ۷۰.
- (١٢٢) العلاقات الدولية في الإسالام ، ٥٧- ٦٠ . نظرية الحرب في الإسالام ، الطبعة الثانية القاهرة ١٤٢٩ هـ ، ٧٤- ٥٠ .
  - (١٢٣) هكذا فأندْغ إلى الإسلام، ٩١-٩٣.
- (۱۲۶)موقع إسلام اون لاين، حوار مع الشيخر اشد الغنوشي، تم الاطلاع عليه في تاريخ ، ۲۰۱۰/۱۲/۲۳م.

- (١٢٥) ينظر: فقه الجهاد ، ١٩٥-٨٩٥.
- (١٢٦) الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ، ٦٦٩.
  - (۱۲۷) مجموعة بحوث فقهية، ٥١
- (۱۲۸) د. عبد الله إبراهيم الكيلاني ، تطور العلاقات بين الدول ،۱۷
- (١٢٩) تقي الدين النبهاني ، الدولة الإسلامية، ١٥٧ وينظر: هاشم عليوان ، الشيخ تقي الدين النبهاني، ١٨١.
  - (١٣٠) الحاوي الكبير، ١١٤/ ١٠٥-١٠٥.
- (۱۳۱) د. عبد الله إبراهيم الكيلاني، تطور العلاقات بين الدول ، ۱۷ فيصل مولوي، الأسس الشرعية للعلاقات الدولية بين المسلمين وبين غير المسلمين، ٥١٥.
- (۱۳۲) ينظر: محمد الميلي ، سـوء التفاهم بين أوروبا والإسـلام ، مجلـة النـدوة ، عـدد آب ، ۱۹۹۷ الأردن، ۲۰۰
- (۱۳۳) ينظر: ابن تيمية (ت۷۲۸هـ) ، مجموعة الرسائل والمسائل ، خرج أحاديثه وعلق عليه: السيد محمد رشيد رضا ، لجنة التراث العربي ، ١/ ٥١-٥٢.
- (١٣٤) ينظر: د. شعبان الشمري ، نظرية التفكيك للنص الديني عند العقل التكفيري، الناشر: دار النصر بيروت ، الطبعة الأولى ١٤٣٥هـ ، ٤٩.
- (١٣٥) يرى كثير من المؤرخين: إن النواة التنظيمية للسلفية الجهادية ، قد تشكلت من رحم حركة الإخوان المسلمين ، ففي سنة ٩٣٩ م أنشأ حسن البنا تنظيماً عسكرياً تابع للجماعة أطلق عليه «النظام الخاص» وكان هدف الجهاد ضد الاستعمار الأوربي. كما لعب دوراً إلى جانب الجيش النظامي المصري في حرب فلسطين عام ١٩٤٨م. وبعد حالة العداء التي حصلت بين الإخوان وحكومة جمال عبد الناصر، وبالتحديد بعد محاولة اغتياله سنة ١٩٥٤م، والتي اتهم بها الإخوان المسلمون ، زجوا على اثر ذلك بالسجون والمعتقلات عبر حملة قمع واضطهاد رهيبة . وفي هذه الظروف بدأ فكر سيد قطب يتحرك عند هذه الجماعات، لا سيما بعد تأليف كتاب «معالم في الطريق» الذي بات دليل عمل للتيار الإسلامي المتشدد. ثم في هذه الاثناء بدأ شباب الجماعة الإسلامية بالتعرف على فكر

- المودودي ، فتأسست جماعات الجهاد التي اعتمدت فكر المودودي وسيد قطب وقد كشفت الثمانينات في مصر ، والتسعينات في أفغانستان أن جماعات الجهاد المصرية تقود تحولات كبرى في الحركة الإسلامية في العالم العربي والإسلامي ، والتي اشتركت-مؤخراً- مع ابن لادن من خلال أيمن الظواهري في تشكيل تنظيم القاعدة عام ١٩٨٦م. وقد تفرع عن هذا التنظيم فروع وحركات وكان من أبرزها: تنظيم «داعش» الدولة الإسلامية في العراق والشام « وجبهة النصرة . ينظر : د محمد أحمد صالح أبو الطيب ، الإمام حسن البنا، ١٢٧. د. احمد سادات ، الجماعات الإسلامية ، ٣٠٢-٢١٤ محمود عبد الحليم، الإخوان المسلمون أحداث صنعت التاريخ ، الناشر : دار الدعوة - الإسكندرية الطبعة الرابعة-٤١٧، ١٩٩٤. جبيل كيبيل، الفتنة حروب في ديار الإسلام ، ٢٠٨.
- (١٣٦) د. عبد الأمير كاظم زاهد ، اشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الأصولية المعاصرة ، ٣٥٨.
- (۱۳۷) مجموع الفتاوى ، طبعة الشيخ عبد الرحمن بن قاسم ، ۲٤١/۲۸.
  - (١٣٨) الفريضة الغائبة، ٥.
- (139) الهجرة مسائل وأحكام (139) book/www. altartosi. Com // http:.
- (۱٤۰) واقعنا المعاصر ، الناشر : دار الشروق ،القاهرة - ۱۹۹۷م ،۲۰۹۸
- (۱٤۱) عبد الله بن سعد الفهد ، أنواع الديار وأحكامها ، مجلة صوت الجهاد ، محرم ١٤٢٨ هـ ، ٣٣/٣٠. د. احمد سادات، الجماعات الإسلامية ، بين المقاومة والإرهاب ، الناشر : دار المحجة البيضاء ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٤ هـ ، ٤٠٤.
- (١٤٢) در اسة في نظرية الإصلاح عند المودودي، رسالة ماجستير الأردن، ١٢٠.
- (١٤٣) ينظر: د. محمد احمد صالح أبو الطيب، الإمام حسن البنا قراءة في مشروعه السياسي، الطبعة الأولى، بغداد ٢٠٠٦م تصميم: ناصر عطية ، ١٢٦.

(٤٤١) يقول المودودي: (أن الدولة الإسلامية تقوم على أساس واحد، هو حاكمية الله الواحد الأحد، إن نظريتها السياسية، تقوم على الأرض كلها لله، وهو ربها، والمتصرف في شؤونها، فالأمر والتشريع والحكم، كلها مختصة بالله وحده، وليس لفرد أو السرة، أو طبقة أو شعب، ولا للنوع البشري كافة شيء، من سلطة الأمر والتشريع، فلا مجال في حظيرة الإسلام، ودائرة نفوذه إلا لدولة يقوم فيها المرء بوظيفة خليفة الله). نظرية الإسلام وهديه في السياسية والقانون والدستور، ٧٧- ٧٨. ويقول سيد قطب في تعريف الحاكمية: هي أن يكون الحكم والشريعة، والتقاضي حسب مواثيق الله، وعقوده وشرائعه، التي استحفظ عليها أصحاب الديانات السماوية، واحدة بعد الأخرى، وكتبها على الرسل، وعلى من يتولى الأمر بعدهم ليسيروا على هداهم. في ظلال القران، ٢/

- (١٤٥) معالم في الطريق ٣٩٠.
  - (١٤٦) المصدر نفسه ، ٨.
- (١٤٧) المصدر نفسه ، ١٧٣.
- (١٤٨) المصدر نفسه، ٤٠.
- (١٤٩) ينظر: السلفية الجهادية دار الإسلام ودار الكفر ، ١٤٥) الناشر : مركز المسبار ، ٥٧.
- (١٥٠) ينظر: هالة مصطفى ، الإسلام السياسي في مصر من حركة الإصلاح إلى جماعات العنف ، الناشر: مركز المحروسة – القاهرة ، ١٠٥.
- (١٥١) هالة مصطفى ، الإسالام السياسي في مصر من حركة الإصلاح إلى جماعات العنف ،١٠٥٠
- (۱۵۲) د. شعبان الشمري ، نظرية التفكيك للنص الديني عند العقل التكفيري ، ۸۳.
- (۱۵۳) ينظر: جابر زايد ، منطلقات الحوار الفكري مع القاعدة ، الناشر معهد الميثاق ۱۳۰. والدكتور احمد سادات ، الجماعات الإسلامية ، ۲۲۳ ـ ۲۲۲
- (١٥٤) يقصد بالطوائف الحاكمة هي التي تملك الشوكة والقوة والتأثير والمنعة، فتدخل الأنظمة وأجهز ة الدولة من جيش وشرطة وقضاة واعلاميين وعلة الكفر عند هؤلاء هو توسيد الحاكمية لغير الله فالمشروع للقوانين غير الاسلامية والحامي والمروج لها هم من يطلق

- عليهم لفظ الحاكمة المرتدة.
- (١٥٥) يقول الشيخ يوسف القرضاوي: (ولقد راعني أن وجدت بعض الشباب المخلصيان من بعض الجماعات الإسلامية في أمريكيا قد أثاروا جدلا عنيفا في احد المراكز الإسلامية ؛ لان المسلمين يجلسون على الكراسي في محاضرات السبت والأحد، ولا يجلسون على الحصر أو السجاد كما يجلس أهل المسجد .. وأنهم يلبسون البنطلونات لا الجلابيب، ويأكلون على المناضد لا على الأرض...). الصحوة ويأكلون على المناضد لا على الأرض...). الصحوة الإسلامية بين الجمود والتطرف ، ٣٩. ويبدو أن استنكار هذه الجماعات لهذه العادات لأنها لم تكن متداولة ومعمول بها في القرون الثلاثة التي قال أحباها ابن تيمية.
- (١٥٦) محمد رفعت زنجير ، اتجاهات تجديدية متطرفة في الفكر الإسلامي المعاصر ، ٩٥.
- (۱۵۷) د. عبد الأمير كاظم زاهد ، إشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الأصولية المعاصرة ، رسالة دكتوراه ، ٣٦١٠.
- (١٥٨) الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي ، الجهاد في الإسلام ، كيف نفهمه ونمارسه ، ١٨-٨٢.
- (١٥٩) ينظر: د. عبد الأمير زاهد، إشكاليَّة فهم النصوص المرجعيَّة لدى الأصوليات الإسلاميّة المعاصرة، الناشر: دار الانتشار العربي، الطبعة الأولى- ٢٠١٦م، ٢٢٠-٢٢٠، و حسن أبو هنية، دار الإسلام والنظام الدولي في فكر السلفية الجهادية المعاصرة، ٢٥.
- (١٦٠) د. عبد الأمير كاظم زاهد ، إشكالية فهم النصوص المرجعية لدى الأصولية المعاصرة ، رسالة دكتوراه ، ٣٦٣.

# Bilateral Division Idiosyncratic For «Dar Al-Islam And Dar Kafr»

Prof. Dr. Abdul Amir Kadhim Zahid Haider SHukan

#### **Abstract:**

The foreign policies of countries reflect an important image for the

principles and theoretical foundations of any State or community of people housed collector system the author. We were offered aseparation of primary jihad to the nature of the relationship perceived in the Muslim understanding of the other non-Muslim and Rjehna late quote of some contemporary scholars is that the origin of Islam is the righteousness and fairness, peace and cooperation.

However, the renowned Muslim scholars said that the task of the purposes of Jihad is the Islamization of the world on the argument that «religion is the whole of God» and the destination is achieved either Islam or pay jizya or murder. And the effects of this argument divided the countries and regions of the world dividing dual list on the basis of faith in Islam or not, and it was the Dar al-Islam and Dar al-Kufr, a jurisprudential term used by scholars to denote the geopolitical side of the Islamic nation. Having described the house varies depending on the status of victory or defeat between Muslims and others. The importance of the study and discuss the subject of the following points: First: Find the background of this division and realism and Tarikhitth and follow-up after the contemporary jurisprudence variables because of the new global conditions and the entry of the world at the United Nations body to hold global peace.

Second:Search Salafist investment «jihadist» to this division Asthoudarh in practice after saying the potential to become the Dar al-Islam Dar Kafr, and that al-Faisal real between both realms is the governorship, and then the more the Islamic world - as you can see the Salafist jihadist - at the present time is Diyar heresy and war; because Islamic law is not, however, ruling that the power of apostates

The research problem detection rightful position on the division of the world into Dar al-Islam and Dar al-Kufr geographical dimensions of the Islamic political meeting.

Is it the fundamentals of religion Almstlh data from text (Quran and Sunnah), or is it the jurisprudence of the facts and assumptions based on the pros and cons and came in response to Tamodat age and her reflection on the dialectic of vulnerability and impact?

## التطــرف الديني وإشــكالية القراءة للنص المؤسس

د احسان الامين (\*)

#### المقدمة:

يكاد يكون التطرف و ما يستتبعه من الارهاب هـو مشكلة العالـم الاولـي والتي تهدد السلم والأمـن في معظم بـلاد قاراته الخمـس متخذاً ابشـع صور العدوانية التـي طالت الابرياء من الشباب والشيوخ والنساء والاطفال من مختلف القوميات والديانات.

لقد اهتمت العديد من مراكز الابحاث والدراسات بهذه الظاهرة ولكن اتساع رقعة الخطر وتطور الاساليب الشريرة وتعقيد الدوافع وتنوع العناصر الارهابية يتطلب مزيدا من البحث والتأصيل وان لا تقتصر المعالجات على المقاربات الاجتماعية والسياسية على أهميتها دون أن تغور في الحفريات التاريخية والموروث الديني بل حتى الاعتقادات الغيبية للأشخاص الجهاديين والتي قد تدفع بأحدهم ليفجر نفسه في وسط أناس آمنين في المعابد او الاسواق.

ينبغى الاشارة هنا بأن المقصود بموضوعنا هو التطرف العنيف التي يتخذ العنف وسيلة لفرض عقيدته وتحقيق أهدافه مبتعدا عن الطرق السلمية و القانونية المتعارفة و هو وان كان يختط مسيره من التطرف إلا أنه يمكن أن تكون هناك جماعات دينية متعصبة ولكن تطرفها يقتصر على عقائدها وسلوكها الذاتي ولا تلجأ الي العنف أو الفرض بالقوة او الغاء الاخر، كما هو حال بعض الجماعات الباطنية والمغالية. كما ينبغى أيضاً عدم تعميم مصطلح التطرف حيث أن تصنيف شخص أو جماعة كمتطرف يستعمل في كثير من الاحيان كتقنية لتحقيق هدف سياسي خاصة لدى الحكومات حيث يستعمل لتمرير قوانين أو حتى شن حروب ، وقد نجد حكومات مستبدة هي أساسا متطرفة تسم معارضيها الداعين الى الحريات والديمقر اطية بالتطرف و الارهاب

<sup>(\*)</sup> بيت الحكمة / مشرف قسم در اسات الاديان

#### تاريخ التطرف:

لا نستطيع ان نحدد بدايات التطرف العنيف في تاريخ العالم و الذي كان قاسياً و مؤلماً في الكثير من صفحاته منذ القدم حتى عصرنا الحاضر التي لاز الت تحضرنا فيه جرائم النازية (١٩٣٣ - ١٩٤٥) والفاشية (١٩٢٦ - ١٩٤٥) والقتل الجماعي للبوسنة والهرسك (١٩٢٩ - ١٩٩٥) في اروبا و مجازر الخمير الحمر (١٩٧٥ - ١٩٧٩) في كمبوديا التي لاز ال معبد «باغود الجماجم» شاهدا عليها وكذلك مجازر رواندا (١٩٩٤) والابارتايد قبلها في أفريقيا و لا ننسى كذلك ما تعرض له الهنود الحمر في أمريكا من قتل و تشريد .

ومن المؤسف له أن العراق شهد تأريخه الماضي والمعاصر المزيد من العنف وقد عايش جيلنا في زمن النظام البائد المقابر الجماعية التي ضمت الالاف من الناس رجالاً ونساءً وشيوخاً وأطفالاً كما شاهدنا الابادة الجماعية للأكراد في مدينة حلبجة بالأسلحة الكيمياوية وكل ذلك موثق بواسطة المنظمات الدولية.

واليوم يواجه العالم غزواً اسوداً من الجماعات الارهابية التي تمظهر تباسم «الدولة الإسلامية في

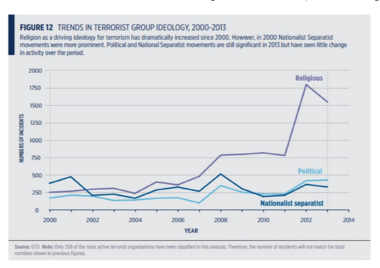
العراق وسوريا> والتي اختصرت في «داعش».

لقد قامت داعش وأخواتها من المنظمات الارهابية بأشع الجرائم سواء في المناطق التي احتلتها كالموصل و صلاح الدين أو الانبار وما جرى فيها من قتل وتشريد ،أو في المناطق الأمنة الأخرى التي عبثت فيها إكان من آخرها مجزرة الكرادة ببغداد والتي راح ضحيتها المئات من المتبضعين ومشاهدي كرة القدم الأوربية (يورو ٢٠١٦) تفجيراً وحرقاً كما امتدت يدهم الأثمة الى دول عديدة في أوروبا و آسيا وافريقيا وغيرها.

## التطرف الديني :

رغم أن الارهاب لا دين له فلم يكن هتلر ولاموسوليني و لا ستالين والكثير من غير هم متدينين ولكن لا يمكن انكار أن كثيراً من الحكومات المستبدة والحروب كانت تتحرك باسم الدين , كما إنّ من المؤسف له أنّ اكثر الارهابيين في مطلع هذه القرن كانوا ينطلقون بشعارات ودوافع دينية كما هو واضح من الشكل أدناه استناداً الى مؤشر: GTI

Gloal Terroris Index (2014).



وفي دراسة اجريت في الأردن عن عوامل التطرف جاء العامل الفكري ثانيا بعد العامل الاجتماعي وقبل العاملين السياسي والاقتصادي، وفي تلك الدراسة ايضاً التي بينت العوامل الدينية المؤثرة في الارهاب جاء فيها: أن السبب الأكثر تأثيراً هو غياب الفهم العميق للنصوص الإسلامية (١). كما هو مبين في الجدول أدناه.

| الدرجة | الانحراف<br>المعياري | المتوسط<br>الحساب | الفقرات                                                         | الرقم | الرتبة |
|--------|----------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------|-------|--------|
| كبرة   | 1,.4                 | ٤,١٣              | غياب الفهم العميق لنصوص الشريعة الإمسلامية<br>مصدر للتطرف       | **    | ,      |
| كبيرة  | 1,.7                 | ٣,4٣              | قصور دور الوعظ والإرشاد في المجتمع                              | ٤١    | ۲      |
| كبيرة  | 1,17                 | ۳,۷۵              | التطرف نتاج وجود جماعات دينية متشددة                            | 13    | ٦      |
| كبيرة  | 1,.9                 | ٣,٧٤              | تلقي الفتاوى من الفضائيات دون تمييز بات مصدراً<br>للنطرف        | ٤٠    | *      |
| كبيرة  | 1,.4                 | ۴,۷۳              | الشعور بالتهميش الديني سبب رئيس للتطرف الفكري                   | ۴٥    | ٥      |
| كبيرة  | ١,٠٢                 | ۲,٦٨              | ينتج التطــرف نتاج الحروب غير المــبررة على البلاد<br>الإسلامية | ۴v    | ,      |
| متوسطة | 1,18                 | ۲,7۰              | التطرف نتاج الحروب غير المبررة على البلاد الإسلامية             | 44    | ٧      |
| منوسطة | 1,7.                 | 4,81              | إساءات أصحاب الديانات الأخرى للإسلام مصدر<br>لتطرف المسلمين     | *7    | ٨      |
| كبيرة  | ٠,٢١                 | ۴,٧٦              | المحور ككل                                                      |       |        |

وكل ذلك يستدعي دراسة التطرف الديني من زوايا متعددة بحثاً عن الاسباب و العلاجات المطلوبة.

### اشكالية القراءة للنص المؤسس

ونقصد به هنا الاختلاف في فهم وتفسير نصوص القرآن -وأحيانا السنة - مما ينتج عنه الاختلاف في الفهم ،وقد تكون بعض هذه التفسيرات أفكاراً مؤسسة للتطرف خصوصاً اذا كانت تلغي الآخر وتجيز استخدام القوة ، وقد يصل الحال كما في الجماعات الإرهابية التكفيرية الى الحكم بالارتداد والكفر والقتل.

ابتداءً لابد من معرفة طبيعة النص القرآني وقابليته لتقبل التأويلات المختلفة، وبالتالي: تحديد موضع الإشكالية.فهل القرآن حمال أوجه ،كما ورد في المأثور (عن علي عليه السلام) وبالتالي فإنه قابل للتأويل المختلف بحيث يمكن لكل شخص أن يفسره كما يهوى وأن يأوله كما يريد ؟ أم أن

المشكلة تكمن في مكان آخر ولابد من معرفة وتحديد مواضع الخطأ أو الانحراف في الفهم ؟

من المعلوم أن أي نص ديني او غيره يقع الاختلاف في فهم بعض جمله وتحديد المراد منه ،حتى الدساتير وبعضها يوضع من قبل كبار القانونيين يقع الاختلاف في موارد انطباقها وتطبيقها فيلجأ الى فقهاء القانون والمحاكم الدستورية لحسم الخلاف و غالباً ما يكون بالرجوع الى الظهور اللغوي ومواد الدستور الاخرى والمبادئ العامة الحاكمة والسارية فيه وأيضاً الى تقسيرات واضعي الدستور وشراحه والأجواء والأهداف المرافقة لكتابة الدستور وعوامل اخرى تعين في فهم المادة من النص وتطبيقاته اي تأويلاته ولا يختلف الحال كثيراً في النص القرآني.

لقد قسم المختصون في علوم القرآن ، النص القرآني الى قسمين (')

الاول: المبين، وهو ما بين بنفسه، بلفظ لا يحتاج الى بيان منه ولا من غيره، وهو كثير، ومعظم آيات القرآن التي تعرف المعالم الاساسية للإسلام والإيمان وتدعو الى الهداية والعمل الصالح وفضائل الأخلاق وتوضح أصول الأحكام المتعلقة بالعبادات والأحكام هي من هذا القبيل.

الثانسي: المجمل وهو ما ليس بين بنفسه، فيحتاج الى بيان، وبيانه إما في آية أخرى، أو السنة، والمجمل لا يعني بالضرورة انه غير واضح، وإنما قد يحتمل لغويا أكثر من معنى كالمشترك اللفظي، فيحتاج الى ترجيح لأحد معانيه فيستعان لذلك بالأيات الاخرى وبالسنة وبلحاظ السياق ومناسبة النزول وغيرها من قواعدالنفسير.

ومن المجمل ما هو واضح في معناه ولكن لم يرد تفاصيله، ككثير من العبادات كالصلاة والصيام والحج وغيرها مما ورد الأمر بها صريحاً في القرآن ولكن وردت شرائطها وكيفياتها في السنة

ويندرج تحت هذا التقسيم، المحكم والمتشابه فالأول يساوي المبيّن، والثاني يساوق المجمل.

لقد برز الاختلاف في الفهم منذ عصر نزول النص، ولكنه سرعان ما كان يرتفع لوجود النبي والصحابة المعاصرين، إلا أن مساحة الاختلاف اتسعت بعد ذلك خصوصاً مع تطور اللغة وتنوع مدارك الفهم البشري والاختلاط مع الأقوام والحضارات الاخرى، ولكن المفسرين كانوا يتفقون في غالب أصول

الإسلام ومبادئه، ويختلفون في موارد تفصيلية، ويؤكد الشاطبي، وهو من كبار العلماء، على أن التشابه وهو من موارد الإجمال كما سبق لا يقع في القواعد الكلية للقرآن وإنما يقع في الفروع الجزئية، وكذلك النسخ (٦)

وكان المفسرون يمارسون عملية النقد العلمي لما بين أيديهم من تفاسير وتأويل ،وفق أسس علمية قائمة على ما ورد في القرآن والسنة من بيان ووفق قواعد اللغة ودلالات السياق وشروح الصحابة الأوائل والاختلاف في التفسير قليل ، لأن التفسير يبنى على اللغة، والاختلاف في التأويل وتفاصيل الأحكام في الفقة أكثر (٤)

ولكن لابد من تأشير أمرين :

الاول: أن الاختلاف في التفاصيل كان ذا إثار كبيرة، خصوصاً ما يتعلق بأحكام الجهاد والتعامل مع غير المسلمين، ولم تخلو بعض التفاسير التقليدية من آراء أستفيد منها للتطرف، خصوصاً وأنها أطلقت الأحكام المتعلقة بزمان ومكان لتجعلها عامة من دون قيد(°).

الثاني: أن التفسير للآيات المجملة ، لا ينبغي القطع فيها ما لم يكن إجماع عليها ، وكذلك التأويل، ومنه موارد التطبيق التي تجري عليها الآبات

وأكثر متبنيات المتطرفين كانت من الخطأفي الموردين فمن الأول ما يتعلق بأحكام القتال التي وردت في القرآن والتي بمجملها تتعلق بظروف الحرب التي كان المسلمون يواجهونها من قبل أعدائهم آنذاك، وهي أشبه بقواعد الاشتباك والحرب الدفاعية، ولكنهم عمدوا اليها فأطلقوها وعمموا أحكامها ولم يأخذوا بمجموعها وما فيها من حصر القتال بشروط معينة، ولم يلتزموا بما فيها

من النهي عن الاعتداء. ((وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن ألله لا يحبّ المعتدين))(٢).

بل قطّعوا النصوص ليأخذوا الأمر بالقتال دون شروطه وظروفه ،وبذلك شرّعوا قتال العالم كله، وتغافلوا عن كل ما ورد في القرآن من تأكيد على حرمة النفس الانسانية ، وأن: ((من قتل نفسا بغير نفس فكأنما قتل الناس جميعاً))())

ونفس الخطأ وقعوا فيه في تطبيق الآيات المتعلقة بالحاكمية: ((ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون...))(^) فإنهم أغفلوا مورد النزول، وعمموا الآية، وأطلقوا عنوان الكفر ولم يأخذوا باحتمال معانيه الاخرى، ومن ثم أولوها لتشمل كل من قبل التحاكم الى البشر، كما قال الخوارج (٦٤ هـ).

وحكموا بالكفر على كل حاكم لم يعمل ولو بحكم واحد ولأي سبب كان ، فكان تكفير هم لسائر الحكام ،وكل الدول بل لسائر الناس وكل المجتمعات، لأنهم سكتوا او رضوا بفعلهم، (جماعة التكفير والهجرة)،ومن شم تطور هذا الفكر عند داعش فكان المسلمون -إلا جماعتهم- كفرة او مرتدين، وتناسوا او نسوا ما ورد في القرآن: ((ولا تقولوا لمن ألقى إليك السلام لست مؤمناً...)) (6)

إن الإشكالية الاساسية للمتطرفين تتعلق بمنهجية القراءة للنص ،فهناك نوعان من القراءة:

الاولى: القراءة الموضوعية، وهي التي تظهر المعنى بموجب علاقات اللغة وأساليب التعبير العام، وهو المعنى المراد من النص،

لأن النص الموجه الى عامة الناس لابد أن يخاطبهم بما مألوف لديهم من معاني اللغة السائدة عندهم.

الثانية: الفهم الذاتي النص ،وهو يتأثر بالعوامل والظروف الشخصية لذهن القارئ، ولذا تختلف هذه القراءة من فرد لأخر تبعا الى أنسه الذهني وعلاقاته، وهذا الفهم لا يمكن إطلاقه على النص وحمله عليه ، لأنه قراءة ذاتية تختلف عما يفهمه عادة الناس وأهل اللغة والاختصاص من ذلك النص(١٠٠).

إن الإشكالية في القراءة الذاتية، وقد انتبه المفسرون الأوائل الى النتائج غير المحمودة لها في تقسير النص القرآني ، فأكدوا على النهي عن التقسير بالرأي -اي دون مراعاة أصوله- فقالوا: «من حمل القرآن على رأيه ولم يعمل بشواهد ألفاظه ،فأصاب الحق، فقد أخطأ الدليل»(١١).

حيث إنّ صحة المنهج أهم ضمانة للوصول الى نتائج أفضل ،وفي المأثور أن المجتهد - بحق-إذا أخطأ فله أجر وإذا أصاب فله أجران.

إن المتطرفين لم يقرأوا القرآن كما يقرأ اي نص، من خلال متابعة معانيه في سائر الموارد وملاحظة شرائطه والرجوع الى العلماء المختصين فيه ،كما يرجع الى المختصين في الأدب في فهم النص الأدبي ، والى فقهاء القانون لفهمه، ولكنهم فسروا وأولوا النص كما يرون ويريدون، وبما حملوا من أفكار مسبقة أسقطوها على القرآن وكان أغلبهم من الجهلة من القدم ،حيث وصفهم الامام علي بأنهم:

(سفهاء أحلام) وحتى يومنا الحاضر حيث تدل الإحصائيات على أن أكثر هم من الجهلة وأنصاف المتعلمين(١٢) لذا كانت أكثر قراءاتهم خاطئة وسطحية.

إن المتطرف يراجع القرآن ، لا ليفهم معانيه كما تدل عليها اللغة وظواهر الآيات ، وإنما يقرأ القرآن برؤية قبلية ، ليستدل به على صواب رأيه ، فهو قد قرّر ثم قرأ ، وذهب الى القرآن حاكما لامحتكما إليه ، لذا فهو يطرح جانبا آراء العلماء والمفسرين التي لا تتفق مع وجهة نظره ، ويختار فقط ما يتفق مع مذهبه ويسوغ له أعماله ، ولذا كانت له مرجعيات تعاملت أيضاً مع الأخرين بسلاح التكفير ، وقد عد أحد الباحثين لأحدهم ٢٦٤ فترى بالإستتابة أو القتل شملت أموراً عادية جداً كمن ترك صلاة واحدة او أخرها عن وقتها ، وغير ذلك من الموارد التي لا يسلم منها أحد (١٠).

لقد كفر الخوارج سيد الأتقياء وأقرب الناس السي النبي ،علي بن أبي طالب وقتلوه ، وعلى هذا النهج يسير التكفيريون اليوم فهم يقتلون العلماء والمثقفين ، وعامة الناس على اختلاف اديانهم ومذاهبهم ، و كل ذلك بشعارات دينية و تأو بلات منحر فة

#### الخلاصة

إن مشكلة التطرف أعمق بكثير مما نتصور لأنها ذات جنور تأريخية ممتدة وتعقيدات فكرية متوارثة ، خلفاً عن سلف، وإن هذه الجرثومة التي وصلت الى (٥٦) بلدا الان، يمكن أن تصل الى بلدان أخرى إذا لم تتم متابعة ومعالجة جنور التطرف الممتدة في أنداء العالم.

لقد تم طباعة كتب التكفير بملايين النسخ وتم نشر فتاواه على مدى عشرات السنين وصرفت الملايين الكثيرة على إعداد المبلغين لهذا الفكر وإرسالهم الى مختلف دول العالم، وما نحصده اليوم من قتل وتشريد وجرائم إبادة دينية ومذهبية وإنسانية ليست إلا ثمرات لهذا الفكر وتأريخه، ولا يمكن معالجة آثاره المدمرة إلا بالعودة إلى الجذور وتجفيف منابعها الفكرية...ولو بحث في ذاكرة، بيت، حاسوب كل إرهابي، فسنجد إماماً من أئمة التكفير وحزمة من فتاواه.

إن مواجهة هذه الموجة الكاسرة لن تتم بالمواجهات العابرة ،وإنما لابد أن تكون المواجهة بتعاون دولي يبدأ من الفكر أولاً، ويشمل المعالجات الاجتماعية والتربوية وخطط التنمية الاقتصادية والاصلاح السياسي، جنباً الى جنب مع المعالجات الامنية.

#### الهوامش

- الرواشدة، التطرف الايديولوجي من وجهة نظر الشباب الاردني.
- ٢- السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، ج٢، ص٦٩٣.
  - ٣- الشاطبي، الموافقات، ص٦٣.
  - ٤- الأمين ، منهج النقد في التفسير ، ص٤١ .
- ٥- أنظر :تفسير أبن كثير: تفسير آية ٥ من تفسير التوبة.
  - ٦- سورة البقرة /آية ١٩٠.
    - ٧- سورة المائدة/آية ٣٢.
    - ٨- سورة المائدة/آية ٤٤.
    - ٩ ـ سورة النساء/آية ٩٤.
- ١٠ الصدر، دروس في علم الأصول، الحلقة الثالثة ج١٠صدر، ٢٧٦.
  - ١١- الطبرسي، مجمع البيان، ج١، ص١٤.
- ١٢- عبد الودود خربش، سيكولوجية المتطرف الانتحاري.
- 13. https://www.newsyrian.net/ar/content/

#### المصادر :-

1- Global Terrorism Index 2014

- ٢- التطرف الأيديولوجي من وجهة نظر الشباب الأردني دراسة سوسيولوجية للمظاهر والعوامل :علاء زهير الرواشدة، المجلة العربية للدراسات الامنية والتدريب، (الجلد ١٦-١١عـ١٤٣١هـ).
- ٣- الاتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي،
   ط٣، دار ابن كثير (١٤١٦ه ١٩٦٦م).
- ٤- الموافقات: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي
   الشاطبي الغرناطي أبو إسحاق ،المحقق: مشهور بن حسن آل سلمان ،الناشر: دار ابن عفان.
- منهج النقد في التفسير: إحسان الامين، دار النشر:
   دار الهادي ،سنة الطبع،ط۱:(۲۰۱۷-۱۰۲۸).
- آ- تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير): اسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي أبو الفداء عماد الدين، المحقق: سامي بن محمد السلامة، الناشر: دار طيبة ،سنة النشر: ( ١٤٢٠-١٩٩٩).
- ٧- دروس في علم الأصول: السيد محمد باقر الصدر،
   الناشر: دار الكتاب اللبناني بيروت لبنان، الجزء
   الأه ل
- ٨- مجمع البيان في تفسير القران، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، ط١ (٢٢٦ ١-٥٠٠ م)، الناشر:
   دار العلوم للتحقيق والطباعة، ج١.
- ٩- مجلة شبكة المعلومات النفسية العربية ، سيكولوجية التطرف العقائدي : عبد الودود الخربوش، العدد ٢٦،٢٠١٠.
- ١٠ يستتاب والا يقتل: ٤٢٨ فتوى لابن تيمية محمد
   حبش ،أبو ظبى الامارات.

https://www.newsyrian.net/ar/content/

# Religious Extremism and the Problem of reading the founding text

#### Dr. Eahsan Alameen

#### **Abstract**

Extremism and its terror is the problem our world is facing now . It targets every body with no exception . People every where are suffering of violent extremism .

The world today is fighting the most dangerous terrorism represented by so called "the Islamic state in Iraq and Syria", ISIS or ISIR.

ISIS and its sisterly organizations have committed the worst crimes: killing, displacement, blasts ... etc; the victims are hundreds or thousands.

Studies show that there are many social, intellectual and economic factors behind extremism. However, the major reason is the absence of the deep understanding of religious texts.

The present paper attempts to touch upon this phenomenon shedding more lights on its roots, aspects and characteristics

## العنف والامن: التاريخ والمستقبل

د.حسن كريم ماجد الربيعي (\*)

## أصبح ضرورة من ضرورات العيش بسلام أو التعايش السلمي بعيداً عن التطرف والتشدد غير المعقول وغير المشروع في أصول كل دين أو قانون يعتمد التنظيم الاجتماعي، المشكلة الكبرى الآن تشويه الدين الإسلامي أو إلصاق صورة العنف والتطرف به على أشكال عدة ، وإن كان لهذا التطرف جذوره التاريخية عند المسلمين وليس من الإسلام الأساس إسلام القرآن العظيم والعترة الطاهرة الذين كانوا التطبيق الفعلى لهذا القرآن (النص النازل) المدونة الوحيدة في العالم التي دونت لحظة نزولها، تحمل ثقافة الرحمة والشفقة والبحث عن الصديق وكذلك القوة والإرادة الحرة، لأن الإسلام دين و دولة تعتمد التطور والتجدد لما فيه من القوى الكامنة القابلة للتجدد والحيوية فما بين الرحمة واللين يحمل القوة في بناء الدولة وفق البعد الأخلاقي والإنساني وحفظ النوع الإنساني فإن حفظ النفس من الواجبات

#### المقدمة

هذا بحث حول العنف والأمن بعنوان: (العنف والأمن بعنوان: (العنف والأمن التاريخ والمستقبل)، احتاج الإنسان منذ وجوده إلى الأمن والسلام خوفاً من العنف والظلم، وكلما كثر السكان في العالم، كانت الحاجة أكبر، لقد اخترت هذا الموضوع الحيوي لوجوده على أرض الواقع، ومعاناة الناس على مختلف اتجاهاتهم وميولهم من فقدان الأمن وتوسع العنف بشكل مطرد يهدد الصغير والكبير والمدن والقرى والدول ويستعمل التقنية المعاصرة في تنوع أساليبه الرهيبة غير المفكر فيها، ولا حدود له جغرافية أو مادية أو أخلاقية مما يجعل العالم اليوم يفكر

كثيراً في الخلاص من هذا العنف المتسع يومياً، والتفكير في وضع الخطط النظرية والعملية في الحد منه أو القضاء عليه، أن التعاون والتقارب الشعبي الدولي الواعي

<sup>(\*)</sup> كلية الفقة /جامعة الكوفة

الضرورية ولا يجوز التفريط بها إلا بالحق، وهي اعلى مقصد في الشريعة.

هذا البحث يقترح فكرة صناعة الامن بالوعي الضروري بالتقارب الشعبي بين الشعوب بأنواعها وأشكالها لخطورة تمدد العنف بصناعة مفتعلة له امتداد خطير على شعوب الارض ربما هي لامبالاة سياسية مغطاة بصبغة دينية طائفية لخلق فوضى عارمة يساعدها تقديس التاريخ ، فالتقارب والمقاربات تصنع الطمأنينة والسلام البشري، ونحن اليوم بأمس الحاجة إلى هذا التقارب بعدما تقاربت التقنية المادية وظل حاجر التقاربات المعنوية صلبة لعوامل عدة منها حركات التطرف العنفي في تمزيق النسيج الإنساني والمناهج التكفيرية الهائلة في دول عدة، وليس التكفير الديني وحده بل التكفير السياسي والاجتماعي والاقتصادي كالمقاطعات السياسية أو الحروب الناعمة والباردة والصلبة كلها مناهج تررع العدائية والكراهية بين الأجيال والشعوب مشرعنة بالفكرة الدينية ، التي هي بالأصل فكرة غير عنفية ، والتغير القرآني للمجتمع محكوم بالتغير الفردي والجماعي كسنة طبيعية.

تم تقسيم هذا البحث على مبحثين، تناول الأول منه: المفاهيم والمصطلحات، والثاني: التاريخ والمستقبل.

نتمنى أن نكون قد أعطينا صورة ولو موجزة عن هذا البحث، والحمد لله رب العالمين.

#### المبحـث الأول :المفاهيم والمصطلحات

احتوى العنوان على مفردات مفتاحية هي : (العنف، الأمن،التاريخ، المستقبل)، وهذه المفردات تحتوي على تعريفات مفاهيمية ومصطلحية تعد البنى التحتية للبحث، ولولاها لم نحصل على صورة واضحة في هذا البحث، بل في كل بحث ودراسة.

## العنف لغة:

جاء في التعريف اللغوي بمعنى: اللوم والتعيير، وقد عَنْفابه وعليه وعنفه: لامه وعيّره (١)، وعيرته ذممته من العار، وقولهم تعاير بنو فلان قيل معناه: تذاكروا العار (٢)، و هو ضد الرفق، فقد جاء في المصباح المنير للفيومي (ت ۷۷۰هـ) قوله: عنف به وعليه عنفا من باب قرب إذا لم يرفق به فهو عنيف، واعتنفت الأمر أخذته بعنف، وعنفه تعنيفاً لامه وعتب عليه (٣)، وهذا هو التعريف اللغوي له وربما لا يتعداه في المعاجم الأخرى عن اللوم والتعبير، والمفاهيم قابلة للتطور أو الانتقال أو حتى الانقراض عن معانيها الأولية، ومنها هذا المعني لمفهوم العنف الذي أصبح أكثر تطوراً ودلالة على الظلم والتعسف في استعمال الحق بصورة أكثر خطورة كالعنف المجتمعي في الأسرة - الأطفال والنساء - أو ضد طائفة أو كيان أو أقليات أو اختلافات فكرية أو مادية أو غير ها من التصر فات العنفية حتى ضد البيئة أو الحيوان أو أي تصرف يحكم عليه المجتمع بأنه غير مألوف وغير قانوني أو غير مخول به بخلاف العنف الشرعي والقانوني والعقلاني، والعنف الديني اخطر الانواع

#### العنف اصطلاحاً:

إن المعاني الاصطلاحية تتغير مضامينها بتحول التصورات والنظريات والثقافات والمعتقدات (violence) الآن كلمة صعبة لأن معناها الأساسي: اعتداء جسدي كما في سرقة بعنف، لكنها تستعمل بشكل أعم بمعان ليس من السهل تحديدها، ويستعمل في استعمال القوة المادية بما في ذلك الاستخدام عن بعد للأسلحة والقنابل، لكن يجب عندئذ إضافة أن العنف محصور هنا على الأعمال غير المخولة، وتعني كذلك الإرهابي لكن ليس عنف الجيش (°)، وتتبع ريموند وليمز هذا المفهوم وتطوره واستعمالاته كالآتي:

- ١- اعتداء جسدي.
  - ۲- إرهاب
- ٣- عنف البوليس.
  - ٤ تهديد.
- ٥ ـ سلوك طائش.
- ٦- عنف طلابي.

ثم أرجع هذا المفهوم إلى الفرنسية القديمة واللاتينية وتعني: شدة، هيجان، تهور، طيش، دنس، فساد، اضطهاد، وهذه المعاني مادية ومعنوية (نقدية) نقد بعنف، فإن النقد اللفظي المسرف والشديد يسمى بشكل عام عنيفاً(١).

وعرف العنف: بأنه تسرع في اختيار السلاح لمواجهة مخالف الرأي(٢)، ويتقارب العنف والتطرف من خلال العنف مظهراً من مظاهر التطرف، والعنف مكون أساسي في فعل المتطرف، حيث لا يمكن تصور تطرف دون عنف يؤدي إلى إرهاب(١)، وعرف أيضاً: ((هو كل عمل من أعمال القوة يخل بها

الأشخاص من حرمة مصونة لذواتهم وأموالهم وأعراضهم))(٩) والعنف على أنواع منه:

- ١ ـ العنف الفطري (فرويد).
  - ٢- العنف المكتسب
- ٣-مفهوم الرغبة الذي يؤدي إلى العنف (هوبز).
  - ٤- عنف الإعلام.
  - ٥- العنف الاقتصادي.
  - ٦- عنف الحروب الأهلية.
    - ٧- العنف المنظم.
- ٨- عنف النظام الدولي تجاه العالم الثالث أو
   دول الجنوب.
  - ٩- العنف السياسي الديني.

والأخير أخطر أنواع العنف فقد عرف بأنه: أعمال التمزيق والتدمير والأضرار التي يكون غرضها واختيار أهدافها أو ضحاياها والظروف المحيطة بها وانجازها وآثارها ذات دلالات سياسية، أي تنصو إلى تغيير سلوك الآخرين في موقف تساومي له آثاره على النظام الاجتماعي(١٠)، وفي ضوء ذلك فإن هناك ترابطاً وثيقاً بين القوة والعنف، فإذا كان العنف هو سلوك موجه نصو الأخرين، فإن القوة هي الاستخدام العقلي(١١)، والإرهاب هو الضرب الأقصى من العنف فإنه يمثل ظاهرة ليست بحديثة على المجتمع الدولي ولا أيضاً على العالم الإسلامي، ولكنه تعاظم واتسع وانتشر ومارسته كل الأصوليات الدينية (الأعمال الإرهابية)(١٢)، وهو أخطر بكثير من العنف السياسي غير الديني.

إن رغبة العنف متى استيقظت أحدثت في صاحبها تغييرات جسدية تعده للقتال، ومع أن هذا الاستعداد العنفي محدود الأجل، وغالباً ما

يوصف العنف بـ (اللاعقلانية) مع أن المسوغات العقلية لا تعوزه (۱۳)، ومفهوم الرغبة يتناول الفرد والجماعة والمجتمع حسب الرغبات المراد تحقيقها، وكلامنا في هذا البحث الرغبة الدينية والرغبة السياسية والعنف المجتمعي والدولي غير المخول أو غير القانوني أو غير الشرعي، هذا هو العنف المرفوض، أما العنف المخول أو المقنن أو المشرعن أو العقلاني فهو مبرر بل ربما حاجة ضرورية لها معاني متعددة في تحقيق جملة أهداف متنوعة.

لذلك جاء تعريف العنف في المعجم الفلسفي لمراد و هبة: استخدام القوة استخداماً غير مشروع(١٠٠)، وفي معجم لالاند: الاستعمال غير المشروع أو على الأقل غير القانوني للقوة(١٠٠).

## الأمن لغة:

أصله طمأنينة النفس وزوال الخوف، والأمن والأمانة والأمان في الأصل مصادر (٢١)، وهو ضد الخيانة، والأمن سكون القلب (٢١)، وأمن البلد اطمأن به أهله فهو آمن وأمين وهو مأمون الغائلة أي ليس له غور ولا مكر يخشى، وآمنت الأسير أعطيته الأمان (٢١)، آمنته وآمننيه غيري، وهو في أمن منه وأمنة، وهو مؤتمن (١٩).

وفي هذه اللفظة نصوص قر آنية مؤسسة لنظرية الأمن العام كأصول تتفرع منها المعاني المعاصرة للأمن بكل أنواعه كصفة مميزة وخاصية واضحة للقانون الإسلامي الإنساني، كانت هذه الأيات على سبيل المثال لا الحصر كالآتى:

١ - قال تعالى: [وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً](٢٠).

٢- قال تعالى: [أوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً](٢٠).
 ٣- قال تعالى: [وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَّابَةً
 لِلنَّاسِ وَأَمْناً (٢٢).

- ٤- قال تعالى: [أَمَنَةُ نُعَاساً](٢٣).
- ٥- قال تعالى: [ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ](٢٠).
- ٦- قال تعالى: [رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِناً](٢٠).

وقد جمع الراغب الأصفهاني (ت٢٠٥هـ) في كتابه (المفردات في غريب القرآن) جملة أخرى من الآيات الدالة على هذا المعنى، وكذلك فعل اغلب اللغويين في الاستشهاد على معاني هذه الكلمة في كتبهم، ومنه يفهم أن الأصل في القانون الإسلامي الأمان والأمن، والعنف والتعنيف طارئ، ربما يحتاج إليه في موارد مشروعة وللضرورة في مواردها وظروفها.

#### الأمن اصطلاحاً:

الأمن والسلام من الأصول الرئيسة التعاليم الدينية وهما يقعان على طرفي نقيض بالنسبة إلى الإرهاب والعنف(٢١)، وعد هذا المفهوم من المفاهيم السياسية لارتباطه بالدول والعلاقات ونوع السياسات القائمة وتنوع إلى عدة مفاهيم مكتسبة من مفاهيم جغرافية تحيط العالم كالأمن الإقليمي والأمن الدولي (الأمن اللين: وهو والأمن القومي أو الوطني أو الأمن اللين: وهو المفهوم الذي طرح في المشاورات الثلاثية بين الصين واليابان وكوريا الجنوبية ومن برامج هذه المشاورات التعاون وفق منهج عمل في قضايا البيئة وتكنولوجيا المعلومات وتشجيع قضايا البيئة وتكنولوجيا المعلومات وتشجيع الطرق السلمية، قد جاء هذا وفق المفهوم الجديد للأمن من عدم الاعتداء وعدم التدخل

و غير هما من المفاهيم التي تجعل المنطقة أكثر أمناً(٢٠).

وحصل تحول كبير في هذا المفهوم السياسي من أمن الدول إلى أمن الأفراد فظهر الأمن الإنساني، وأصبح هذا المفهوم معروفاً على نطاق واسع عندما نشر تقرير التنمية البشرية عام ١٩٩٤م الصادر عن برنامج الأمم المتحدة الإنمائي وكان على اتجاهين:

١- تغطية التحديات التي تواجه الاحتياجات
 الأساسية للشعب (الحرية من الحاجة).

٢- التركيز على تهديد حياة الناس اليومية
 بالقوة والعنف (الحرية من الخوف).

وهذا المفهوم الذي لاقى اهتماماً في برامج الأمم المتحدة منذ عرضه، وفي عام ٢٠٠٤م طرح الاتحاد الأوروبي الاستراتيجية الجديدة لتحقيق الأمن الإنساني ويتخذ مفهوم الأمن الإنساني من الفرد وحدته الأساسية في التحليل انطلاقاً من أن أمن الدول على الرغم من أهميته لم يعد ضامناً أو كفيلاً لتحقيق أمن الأفراد، لأنه قد تفقد الدولة شرعيتها فتتحول ضد أمن مواطنيها (٢٨)، وظهر أيضاً ما يسمى بالأمن الوظيفي في الدول الاسكندنافية: وهو التعامل مع القضايا الأمنية في مجالات البنية التحتية الأساسية وتقانة المعلومات والقضايا النووية والبيولوجية والكيميائية والإرهاب، وإن كانت بعضها تنشأ في الخارج إلا أنه يتطلب تحجيمها تعاوناً دولياً والم

والحاجة في عالمنا المعاصر شرعية وقانونية وضرورية للأمن العالمي بعد القلق

والاضطراب والخوف وفقدان الثقة مع نسيان ذاكرة التضييق العرقى والجغرافي والديني والطائفي والمناطقي المحلى، لأن العالم وسكانه مسؤولية أخلاقية وحياته وديمومته في تنوعه واختلافاته من دوافع تقدمه وازدهاره والتنافس المشروع إبراز القدرات الهائلة لكينونة الإنسان على هذا السطح الأرضي، تجتمع الأديان جميعاً في فكرة مخاطبة هذا الوجود والحرص على فهم هذا الخطاب والتقاطع ينشأ من وقائع تاريخيـة تبتعـد عن فهـم النص المؤسس هذا بالنسبة لفهم فكرة الدين وحتى فكرة الدولة والايديولوجيا بعيداً عن الدين تكون كذلك، فالأحزاب والتوجهات السياسية تضع في برامجها وضع الإنسان وتوفير الأمن له ومنع ورد كل أشكال العنف غير المشروع بخلاف المشروع الرادع الذي يبسط الأمن والأمان، فالقانون يحفظ الحقوق والواجبات وهو الرادع الأساسي لتأمين حياة الشعوب وكذلك الرادع الديني والرادع الأخلاقي والاجتماعي، نحن اليوم بحاجة لتوفير الأمن أكثر بتقنين الأخلاق في المجتمعات كافة، وإن كانت بعض الدول المتطورة قد قننت الأخلاق لغرض الأمن.

طرح كانت (Kant) في عام ١٧٩٥ مفهوم السلام الدائم والذي يسعى إلى التغلب على وباء الحرب، من خلال تشكيل دول أوروبا نوعاً من برلمان أو جمعية فيدر الية يتم منها حل المناز عات، فكانت هذه نقطة الانطلاق فيما بعد في كل مشاريع السلام الأوروبية وإصلاح الأمم المتحدة وإشاعة الديمقر اطية في العلاقات الدولية (٢٠)، ولكنه ظل حبيس الأنظمة الديمقر اطية والعلمانية ولم تدخل في

تفاهم مع الدول ذات الأنظمة المغايرة للاتفاق على منهج متطور من العلاقات الإنسانية العالية على المسميات الضيقة لأن لفظة السلام العالمي والدائم والديمقر اطي والقطري وغيره هي عبارة عن أمن عالمي لا تتصارع فيه قوى الإنسان نحو التدمير والهلاك والكراهية إذ تقل فيه التسابق نحو الأسلحة المدمرة لمجتمعات وأمم في لحظة واحدة، ومن واجب الأمم والشعوب والحضارات والثقافات المحافظة على السلام العالمي بعد هذا التطور الهائل في التقنية والمعلومات والاتصالات بتقنين قوانين رادعة للعنف العالمي.

إن الامن العالمي هو الاتفاق على قوة الردع المناسبة لكل من يهدد الشعوب العالمية في أمنها واستقرارها والتساهل في قيمة الإنسان واضطهاده وقتله كما تفعل اليوم القاعدة وداعش ومن تبع منهجها ، وكل من يمول ويناصر هذا الدمار الذي لا يستثني أحداً من البشر والشجر والحجر، واليوم العراق يعاني من هذه الشرذمة الممولة والمحمية دولياً لتحقيق مآرب شيطانية في تدمير بنية العراق الثقافية والدين وزرع الكراهية في المجتمعات العالمية وتشويه الإسلام كحضارة تبتدأ بالتحية والسلام والأمن والأمان، وإذا بها أصبحت صورة في ذاكرة من يسمعها صورة إرهاب وعنف وقسوة.

إن الامن العالمي هو المثل الأعلى للحرية السياسية والسلام والسعادة بين جميع الدول والشعوب، وهي فكرة طوباوية من اللاعنف الذي من خلاله تتقارب الدول إرادياً وهو نهاية للحروب والصراعات بوسائل غير عنيفة (۱۳).

وحاول معهد الاقتصاد والسلام دراسة مؤشر الامن العالمي (Peace Global) للدول والمناطق بالتشاور مع فريق دولي من الخبراء والمعاهد ومراكز البحوث ومركز دراسات السلام والنزاعات في جامعة سيدني في استراليا وتحليل البيانات من قبل الاستخبارات الاقتصادية، ومن القائمين على مثل هذه الدراسات رجل الأعمال الاسترالي ومحمد ستيف كياليا والاسقف دزموند توتو ومحمد يونس ورئيسة ايرلندا السابقة ماري روبنسون والرئيس الأمريكي الاسبق جيمي كارتر(٢٠).

إن الامن العالمي أصبح اليوم ضرورة وذلك للتقارب الكبير بين المواطنين القاطنين القالم للتقارب الكبير بين المواطنين القالمينية والسياسية والعلمية، والتقارب الاجتماعي بالمصاهرة بين الشعوب نتيجة الهجرة بأنواعها ووجود المصالح المتبادلة، وحاجة هذه الشعوب للعيش بسلام، مع التقارب والتواصل الاجتماعي عبر الانترنيت ونوافذه المختلفة في عالم متقارب جداً متغير.

## التاريخ لغة:

ارخ الكتاب: حدد تاريخه ، والتاريخ: جملة الاحوال والاحداث التي يمر بها كائن ما، ويصدق على الفرد والمجتمع ، كما يصدق على الظواهر الطبيعية والانسانية (٢٣).

## التاريخ اصطلاحاً:

وردت عدة تعريفات منها: انه فاعلية قوى روحية مقابل قوى مادية والروح تعمل من خلال الابطال وبذلك ترسم طريق التاريخ الدي هو سيرة العطاء (كارليل)، هو الاله المستتر غير المرئي الذي يتجلى في العالم

المرئي (كروتشه)، هو تنوير الحاضر بضوء الماضي (هربرت)، هو بحث واستقصاء لحوادث الماضي (حسن عثمان)، هو عملية نقد وتحقيق لهذه الحوادث (اسد رستم)، هو البحث عن الحقائق وتدوينها وتفسير ها وربطها (عبد العزيز الدوري)(ئت)، والتاريخ هو الذاكرة المؤثرة جدا في المستقيل.

#### المستقبل لغة :

قبل يستعمل في التقدم المتصل والمنفصل (°۳)، فالتقدم الى الامام من دون معرفة ذلك هو المستقبل المجهول او المحتمل او غير المرئي في عالم الغيب.

#### المستقبل اصطلاحاً:

هـو الأتـي المحتمـل او الحتمـي، وتطور ذلك الـي علم يدرس يسـمي علم المستقبليات او الدراسات المستقبلية وهو يختص بالمحتمل والممكن والمفضل من المستقبل(٢٦).

ان استقراء المستقبل او الاستشراف هو مهارة يمكن ان نتعلمها وبامكان مثل هذه المهارة ان توفر لنا فوائد عظيمة اكثر من اية مهارة اخرى يمكننا اكتسابها(۲۷).

ان اجترار الذاكرة التاريخية وبناء الاحكام المستقبلية في ضوئها لا يبني المجتمعات بل يحطمها ويفتت نسيجها ، ومن الغريب ان يسهم المثقف في ذلك ، يعيش المفكر في عالمنا في ازمة كبيرة بين عقدة التاريخ والمستقبل بلا قطائع واقعية من الحركة التاريخية التي مرت هي سيرة قد تتكرر ويتكرر معها الخطأ نفسه، يعيش مثقفا عقدة صعوبة الانفصال وهي الشكالية كبرى .

#### المبحث الثاني: التاريخ والمستقبل

بعد أن عرفنا المفاهيم والمصطلحات كبنية تحتية للدخول لموضوع البحث تبين أن مفهوم العنف يقابل الأمن، وإن التاريخ ما مضى من عنف وامن وسلام فهو سجل لهما مرت الانسانية بأدوار هما وانطبعت الافكار والثقافات بهما حتى التغيير الثقافي والايديولوجي ، ولكن فيما يبدو ان فكرة الأديان والقوانين التي تقول أن الأصل الأمن والأمان والسلام وحقن الدماء والعنف والإرهاب هي مفاهيم طارئة وغير أصيلة ولا تحمل الصفة الدينية ولا القانونية، هذا في الأصل ولكن يبدو من بعض أن فكرة العنف والقتل هي الأصل كما في الحركات الدينية المتشددة والمتطرفة، وهذا ما يراه في الواقع المعاش إشاعة ثقافة التوحش، ولكن التحقيق والبحث والدراسة تبين أن المجتمعات الإنسانية والشعوب العالمية لا ترضى بالعنف والتشدد، إذ ترفض وتستنكر كل عمل مثل هذا مهما كان مصدره ، كطبيعة بشرية غالبة

الإشكالية الكبرى هو هل يمكن صناعة سلام عالمي إنساني على الرغم من اختلافات الثقافات والأيديولوجيات والأديان والرؤى والأفكار؟ بعدما الذي حصل في العالم المعاصر من ظهور قوى تدميرية ممنهجة وبالخصوص في الشرق الأوسط الذي تنظر إليه القوى العالمية لأهميته الستراتيجية، هذه القوى التدميرية مصنوعة من قوى لصد قوى اخرى نتيجة الصراع غير المباشرة في الحرب الباردة والحرب الناعمة وغيرها من الصراعات المنتشرة في العالم.

إن الذي يقوم بكل هذا هو سلوك الإنسان كغريزة شعورية أو عقلية وهي ظنون ديكارت وجون لوك وقلب المعادلة فرويد الذي ذهب إلى أن سلوك الإنسان يحدده اللاشعور المكبوت المنسى لا إرادياً من خبرات أليمة منذ الطفولة وميول ورغبات وأمان تتعارض مع تعاليم الدين وتتنافى مع آداب المجتمع وتقاليده (٢٨)، وعلى هذا يكون الجانب الحيواني في طبيعة الإنسان أقدم من العقل وأعمق توجيها لسلوكه وسيطرة على حياته إلا بزاجر من دين أو عقل أو ضمير فإذا ارتفعت هذه الضوابط أو الروادع من حياته، ارتد وحشاً ضارياً يسير على جثة خصمه، وينهش لحمه(٢٩)، فكيف إذا تحول الممارس للدين وحشى وعنفي بحجة الدين، وإذا ظهرت الوحشية والعنفية غادر العقل أو غاب ولم تنفع الروادع، إذا صناعة المستقبل العالمي تسبقه صناعة الإنسان وتربيته بالروادع المختلفة والمشتركة بين جميع بني البشر ( فكرة القانون المشترك )، وخاصة الرادع الديني وطريقة فهم الدين في مشتركاته من عدم الإكراه والحرية الاعتقادية وعدم السيطرة لأحد على أحد، إذ إن فكرة الدين في حقيقته وخصائصه يدعو إلى الحب والتسامح وينفر من الحقد والانتقام وكل نص فيه شدة و غلظة وانتقام يرجع إلى نصوص التسامح فهي القاعدة لفهم ذلك فأصول الاديان تلتقي في فكرة الرحمة والتسامح، ولكن المتشددين من رجال الدين يز عمون استنادهم إلى نصوص الأناجيل أو نصوص القرآن، وذلك لحماية الدين(ن)، لقد ابتليت الأديان بالممارسين ( المتدينين ) ممارسة تخالف أصل وضعه أو نصه المؤسس لخدمة الإنسان وتعميره لهذه الأرض وتنظيمه لحياته

بالحسنى والدعوة باللين والرحمة والشفقة دون التعسف والعنف والتعصب، وتاريخ الأديان قد عرف آلاف المؤمنين الذين صدق إيمانهم واتسعت صدورهم لآراء المخالفين لهم فيجتمع الإيمان والتسامح، والتضاد يقع بين التعصب والتسامح(١٤)، كان الإسلام يرتب الأثر على القول وبتجرد عن الفعل فمثلاً: كلمة التوحيد علامة الدخول إلى الدين وكفي وتضعه في المجتمع وينال الحقوق وفق هذه الكلمة وهي المفتاح لأمنه وسلامته، وكذلك في الأديان الأخرى التوحيدية في أصلها، يذكر ميشال مسلان في كتابه (علم الأديان): ينبغي بلوغ البنية اللاواعية والتحتية لكل مؤسسة ولأي محتوى للحصول على مبدأ تفسير مقبول في مؤسسات أخرى، فتاريخ شعب ما ليس سوى تعاقب للبني التي تم اتساقها في مجتمع ما(٢٤) بعيداً عن الإضافات المتراكمة لكل مؤسسة دينية أو الحادية متشددة تضاد الدين وفكرته وتخلق الأعذار لنشوء الصراع الذرائعي المقيت بين ذاكرات متغايرة تقع فريسة الإضافات الأيدلوجية لكل مؤسسة او فكرة في تطورها المستقبلي .

ان الدين بحسب الاشكال التي يرتديها يقدم تفسيرا للإنسان والعالم (٢٠٠٠)، فإن التأويلية التي ترمي إلى إعادة بناء معنى ذلك الخطاب يجب أن تدرك بمثابة واقعة اجتماعية، تفهم عبر الكثافة الإنسانية أي للمعايشة (٢٠٠٠)، وعلم الأديان لن يعرف الازدهار النام إلاّ لحظة يتحقق التوليف فيه بين أولئك الذين يفتشون عن المعنى الأساسي للبنى الأساسية للإنسان (٢٠٠٠)، وهنا يقدم ميشال صورة أساسية لإعادة بناء

النوات المتعارضة والمختلفة للفهم، فإن فهم التأويل وصراعه المختلف حتى مع ظاهر النص أدى من ثم لتجذير الصراعات وتوليد العنف الدموي حتى في النزاع الفكري الصغروي بين أتباع المعتقد الواحد الإلهي أو البشري أو الحزب الواحد في انقسامات تاريخية تعاد فيه اللحظات الأولى (اللحظة التاريخية) مع التسليم بالاختلاف الواقعي عن تلك اللحظة وعدم حصول القطائع مع اللحظات المؤسسة لاختلاف الزمان والمكان، أو أن الفهم الخاطئ للدين ونصوصه الذي يخلق الأعداء وردود الأفعال المعاكسة تماماً تكون من مناشئ العنف وتجذره وانشطاره مما يؤثر في الاندماج الاجتماعي المحلى والعالمي، وهذه الاختلافات تميل بدورها إلى التراكم فتحدث في النهاية انشطاراً أو انقساماً في الجماعات(٢٤)، بل صراعاً حتى في نطاق الأسر ويكون عنيفاً إذا انصبغ بقداسة دينية مؤولة، ويمكن معالجة مثل هذه الظواهر الكبرى بعلم اجتماع عالمي يدرس التقليل من غلواء المعايشة العنفية في مثل هذه المجتمعات والأسر في العالم كرؤية مستقىلية

يعد الصراع مصدراً أولياً أو حافزاً للتغير الاجتماعي(٤٠) ومن ثم يحدث الضعف أكثر فأكثر إذا استمر الصراع ونتج عنه انقسامات اجتماعية تؤدي إلى التفكك الاجتماعي وضعفه في الفكر والعمل، وينقطع الاتصال عن المشتركات الإنسانية والعواطف والمشاعر أو ما يسمى بالضمير الجمعي أو التصورات الجمعية(٤٠)، فعلى مستوى الفكر تعالج المجتمعات هذه الشروخ والانقسامات المضرة

بتنمية الفكر والوعي من خطورة أن يؤدي إلى العنف غير المشروع مع احترام الأراء والمواقف السلمية وإن كانت متغايرة وذلك للمحافظة على الامن المحلي أو العالمي، وهنا يمكن أن ينشأ بما يسمى العلاقات الشعبية لغرض الاندماج الواعي الذي يعمل وفق أسس وأصول الأراء والأفكار وتطورها وتشريع قاعدة الأصل الأمن والعنف طارئ بكل أنواعه والعنف الطارئ منه مشروع ومنه غير مشروع، ويمكن ان تاتقي الثقافات المختلفة والمتغايرة في نشر تشريعات وقوانين ملزمة تحافظ على الأمن والسلام العالمي وفق منهج الإنسان اخو الإنسان (النظرة الطبيعية).

إن العنف و الإرهاب له نتائج خطيرة على العالم الإنساني إذ نراه اليوم قد هز العالم الإنساني بجرائمه وقسوته فقد صنع الكراهية الاجتماعية المحلية والعالمية وهذا ما نراه في التواصل الاجتماعي عبر الاتصالات في التواصلات، أو ما يلمسه المسافر في المطارات بالمعاملة المزدوجة إذ أصبحت ثقافة تابعة لما يحدث في عالمنا المعاصر وهي تداعيات لما يحدث ويظهر بالملاحظة اليومية تداعيات لما يحدث ويظهر بالملاحظة اليومية في تطور العلاقات الاجتماعية العالمية، حتى الافكار من صراع الحضارات او حوارها او نهاية التاريخ والانسان الاخير، وقد اسهمت في القلق الحضاري و الامني في المستقبل لكل المجتمعات.

حاولت بعض الدوائر الدولية تأسيس القانون الدولي الإنساني عبر معاهدات واتفاقيات دولية غير ملزمة لمن لم يوقع عليها مع منظمات دولية تابعة لمنظمة الأمم المتحدة أو مراكز

أبحاث السلام العالمي، مع هذا لم تحد من العنف الدولي كإرهاب وعنف القاعدة وداعش وأخواتهما، أن التمويل المادي والبشري زاد دولياً، إذ اجتمع الألاف من مختلف الدول من العالم المتطور والمتخلف على حد سواء لإشاعة الخوف والرعب في دول العالم كله وخاصة دول الشرق الأوسط وشمال أفريقيا وغيرها بنسب متفاوتة، فتأثر الأمن الثقافي والسياسي والاجتماعي، والعنف كان وليد هذه المناطق الحارة والصحراوية ووليد الأنظمة الدكتاتورية والمستبدة، فمثلاً: بعد أن تهاوي النظام الدكتاتوري في العراق بهذه السرعة المذهلة وتركه مجتمعاً مفككاً وشعباً ممزقاً ومنقسماً على ذاته، وهو ما سبب فراغاً أمنياً وإدارياً وسياسياً دفع إلى تفجير المكبوتات عبر أكثر من ثلاثة عقود وتأجيج شحنات الحقد والغضب المشروع وغير المشروع وتفريغها بأشكال مختلفة من العنف والعنف المضاد، وهذا ما حذر منه عالم الاجتماع العراقي على الوردي(٤٩)، إذ لم تفعل القوى السياسية على امتصاص الطائفية والعنف المضاد أثر انهيار النظام العنفى في العراق وكذلك ما جرى في ليبيا مثلاً وغير هما ممن يعانون العنف والإرهاب المنظم الذي يمول بأحدث الأسلحة والأفكار الالكترونية عبر الشبكات العالمية لجلب الإر هابيين من مختلف أنحاء العالم بعمر ١٥ - ٢٥ سنة وهي ظاهرة خطيرة جداً أن يكون الشباب وقود الحروب والمغامرة بهم بهذا الشكل المروع، ومن العنف الإرهابي قتل المئات من طلبة قاعدة سبايكر، فقد تقابل الشباب ليقتل بعضهم بعضاً بهذا الأسلوب المروع والذي لم يسبق له مثيل في تاريخ البشرية، وفي

ضوء تمزق العلاقات والاتصالات الإنسانية يتطلب إعداد البرنامج لإعادة الروح الإنسانية ومحاربة العنف بكل أشكاله في العالم وبأساليب متنوعة فكرية وعملية، وفي هذا المجال نؤكد على الحل الفكري قبل الحل العسكري أو مقابلة العنف بالعنف لأن ردة الفعل تكون أكبر والخراب أعظم والدمار أوسع كما نرى ذلك في سوريا والعراق وليبيا ومصر وتونس واليمن.

تطوع الشباب في مختلف أنحاء العالم لخوض غمار العنف فأصبح التطوع ظاهرة خطيرة تقلق السلام العالمي وأمنه في مناطق الشرق الأوسط ومناطق الهجرة بعد العودة من القتال أو لوجود بؤر داخل هذه المجتمعات خارج سيطرة القانون الأمني يتمتعون بالحرية فيقلبوها إلى جحيم إلى الأخرين بحجج واهية، هؤلاء الشباب العالمي المصنع إرهابياً وعنفياً وهو ما يجب تداركه وتحويل الشباب لبناء الأمم ونهضة الدول وتقدمها وازدهارها ومنح الفرص لهم بالاهتمام البالغ بهم اسرياً ومجتمعياً والقضاء على الفراغ الشبابي الذي تحول إلى قابل موقوتة.

## كيف نصنع سلاماً عالمياً وإنسانياً؟

إن مجتمع ما بعد الحداثة هو على درجة عالية من التعددية والتنوع(٥٠)، وهذه حقيقة واقعية تفرض نفسها في الفكر والطائفة من الداخل والخارج، الأديان أكثر تأثراً وأكثر اتباعاً من أي فكرة مادية، وهي التي تولد العنف والعنف المضاد في العالم الغربي (الحروب الدينية بين الطوائفة المعلنة وغير المعلنة في والحروب الطائفية المعلنة وغير المعلنة في

العالم الإسلامي، ظهور الغلو والغلاة والزنادقة والخوارج والقاعدة وداعش وما تفرع منهما، وفي أغلب العالم هناك صراعات سياسية أو دينية أو تمييز عنصري وغيرها من الأمور المهددة للسلام العالمي لمن تتبع تاريخ البشرية، رب معترض حول مفهوم السلام العالمي وضية تحقيقه على أرض الواقع فتكاد تكون خيالية ومثالية، يحق لهذا المعترض هذا الكلام ولكن لا يترك الأمر هكذا بعد تنامي ظاهرة ولكن لا يترك الأمر هكذا بعد تنامي ظاهرة العنف في العالم إذ أصبحت ردها وتحجيمها ولم تأخذ دورها: [يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِيرِ عُلْمَ الْمَالِينَ المَنْوا الْمُخُلُوا فِي عَدُقٌ مُبِينٌ إِنَّهُ لَكُمُ مُبِينٌ إِنَّهُ اللَّهِ السَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمُ عُلْمُ السِّيرُ السَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمُ مُبِينٌ إِنَّهُ اللَّهُ مُبِينٌ إِنَّهُ لَكُمُ مُبِينٌ إِنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الل

ويبدو لكي نصنع السلام العالمي ولو بالنسبة أن نتبع ما يأتي:

١- التقارب السياسي العالمي (ليس عن طريق الاتحادات).

٢- التقارب المجتمعي (الانفتاح على الشعوب، تبادل الزيارات الكبيرة وفق برنامج ممنهج يقلل حدة الحساسيات المجتمعية، جامعات مشتركة زيارات كثيفة للطلبة بين جامعات العالم المختلفة لتمتين العلاقات وخلق الصداقات الفعلية إذ لا تنفع كثيراً العلاقات والصداقات عبر الشبكة وفروعها.

٣- التقارب التعاوني (شركات، برامج،
 مصانع مشتركة ذات نفع مشترك).

٤- التقارب الثقافي والفكري (حوار، تعارف، تعايش).

الدفاع المشترك ليس عن طريق أحلاف متصارعة، بل عبارة عن تشريع مرتقب للدفاع عن النوع الإنساني.

7- الاقتصاد المشترك في المواد الأساسية بين بني البشر (الغذاء والدواء) من أهم نتائجه المحبة والسلام بين شعوب العالم الغنية والفقيرة.

فهذه النقاط وغيرها تخفف كثيراً وطأة العنف والارهاب عن هذا العالم الغارق في الحروب والأسلحة المدمرة والسلوكيات المتناقضة والازدواجية المفرطة في حمل الشيء ونقيضه كما تدعي هذه الحركات العنفية، الإسلام أسسه ومبادئه في السلم والأمن والأمان والرحمة للعالمين فكرة اصيلة، أما الجهاد كفريضة في الإسلام شرعت للدفاع والقوة المعدة للأمن ليس للقتل والتدمير وصناعة الكراهية المجتمعية فعلى هذا لا يدخل المصطنعة.

يقدم فريد هاليداي دعوة إلى (كونية جذرية): ويقصد بها مجموعة من القيم والتصورات والممارسات الإنسانية تتوافق عليها ثقافات العالم على الرغم من اختلافاتها الفكرية والدينية والتاريخية (٢٠).

إن إثارة الثقافة المتعددة وفلسفة الجمال في الأداب والفن والتعليم كلها اثارات تقلل من حدة الصراعات، فالجمال المادي والمعنوي من أهم معالجات حدة العنف والغضب فكم من لوحة فنية أو حديقة غناء غيرت الإنسان والهمت عنده العفو والتسامح والشفقة وحب الآخرين والخيال والتخييل والأماني وتذهب عنده الروح

الانتقامية والعنفية غير المشروعة لمجرد وجود مثل هذا الجمال في البيت أو المدرسة أو الدائرة والمؤسسة الرسمية وغير الرسمية أو في الفضاءات العامة، كل هذا يقلل حدة الصراع وينسف الصحراوية والجفاف السلوكي ويمكن أن نبدأ بفتح المغلق في الأفكار للانطلاق نحو معرفة الأخر للبحث عن العناصر المشتركة كما نظر لذلك الكثير من العلماء ومنهم الشهيد

يمكن التفكير بالاستشراف على انه فن تحويل الماضي الى معرفة للمستقبل(٥٠)، بالاطلاع على الاشياء المهمة التي حدثت في الماضي وربطها بالحاضر(٤٠)، لإحداث نقلة اجتماعية في مستويات مختلفة

السعيد محمد باقر الصدر رحمه الله.

ان التفسير العقائدي للتاريخ واحداثه مما يولد شرخا كبيرا بين المجتمعات ، وطغيان الذاكرات الخاصة في تقتت البناء الاجتماعي المعاصر ، فالحضارات وفق الظهور والاضمحلال عاشت في تاريخها الصراعات المدمرة والذاكرات المقهورة ولا يبنى التعايش والاندماج وفق استعادتها ، بل استعادة لحظات سعيدة وهائئة منها .

يذكر بول فاليري نحن نفكر في المستقبل ولكننا نحلم به بدلا من بنائه (°°) ، والعقل الاسلامي والعربي ربما لا يحلم به ، بل هو في ازمة حقيقية يعيش حالة السلطة والاقصاء والنقد غير الموضوعي ، فظهر العنف الفكري والمادي مدعوما بالاقتصاد الديني والسياسي والارضية الفكرية التي كانت في يوم من الايام قد حكم عليها بالكفر .

#### الخلاصة:

بعد هذه الجولة السريعة في مفردات هذا البحث و أفكاره يمكن أن نستنتج النقاط الآتية:

ا - تحديد المصطلحات أصبح من ضرورة البحث العلمي والثقافي للوقوف على الإشكالات التي تحدث الصراع والنزاع بين المجتمعات للوصول للمشتركات الأساسية في فهم الأخر.

٢- لكي نصنع الامن العالمي ونتجاوز اخطاء الماضي البناء المستقبل ، لابد أن نتقارب ونقرب بعضنا من بعض في شتى الأنحاء كالتقارب الثقافي والسياسي والمجتمعي في التعاون الاقتصادي والاجتماعي والعلمي بالعمل المشترك، فالإنسان اخو الإنسان والضرورة تقتضي التقارب بين الأخرين.

٣- يمكن الدعوة للثقافة المجتمعية و الانسانية
 وخلق الاندماجات الواعية بين المجتمعات لدرء
 اخطار نتائج العنف و الارهاب في العالم

٤-العنف سيزول مهما طال زمنه لأنه طارئ والطارئ لا يستقر

#### الهوامش

- (١) الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر، أساس البلاغة، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٢٢٠٢ هـ/١٠٠١م)، ص ٢١٥.
- (٢) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ضبط: هيثم طعيمي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٣٦٧هـ/٢٠٠٨)، ٣٦٧هـ.
- (٣) الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقريء، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، (القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩٢٨م)، ج٢، ص١٩٥.
- (٤) محمد مفتاح، المفاهيم معالم نحو تأويل واقعي، (بيروت: المركز الثقافي العربي، ٢٠١٠م)، ص١٢.
- (٥) ريموند وليمز، الكلمات المفاتيح، ترجمة:
   نعيمان عثمان، (بيروت: المركز الثقافي العربي،
   ٢٠٠٧م)، ص٣٢٦.
- (٦) للمزيدينظر: وليمز، الكلمات المفاتيح، ص٣٢٦ ـ ٣٢٧.
- (٧) سفير أحمد الجراد، ظاهرة التطرف الديني الواقع والتطبيق دراسة علمية حول ظاهرة التطرف الديني والتكفير ومفاهيم الغلو بشكل عام، (دمشق: دار العصماء، ١٤٣٤هـ ١٤٣٤م)، ٥٠٥٠
  - المرجع نفسه، الصفحة نفسها.  $(\Lambda)$
- (٩) ناظم عبد الواحد الجاسور، موسوعة المصطلحات السياسية والفلسفية والدولية، (بيروت: دار النهضة العربية، ٢٣٢ هـ/١١٠ م)، ص٣٣٣.
  - (١٠) الجاسور، موسوعة المصطلحات، ص٤٣٣.
    - (١١) المرجع نفسه، ص٤٣٤.
      - (۱۳) المرجع نفسه، ص۷۸.
- (۱٤) رينيه جيرار، العنف والمقدس، ترجمة: سميرة ريشا، مراجعة: جورج سليمان، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، ٢٠٠٩م)، ص١٩.

- (١٤) مراد وهبة، المعجم الفلسفي، (القاهرة: دار الثقافة الجديدة، ٩٧٩ م)، ص٣٩٢.
- (۱۰) اندریه لالاند، موسوعة لالاند الفلسفیة معجم مصطلحات الفلسفة النقدیة والتقنیة، تعریب: خلیل أحمد خلیل، (بیروت: عویدات للنشر والطباعة، ١٥٥٥م)، جـ٣، ص١٥٥٥٠.
  - (١٦) الراغب الاصفهاني، المفردات، ص٣٠.
- (۱۷) ابن فارس: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا الرازي، معجم مقاييس اللغة، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٤٩هـ/٨٠٠م)، جـ١، ص٧٢.
  - (١٨) الفيومي، المصباح المنير، جـ١، ص٣٢.
    - (١٩) الزمخشري، أساس البلاغة، ص٢٢.
      - (۲۰) آل عمران /۹۷.
      - (٢١) العنكبوت /٦٧.
        - (٢٢) البقرة /١٢٥.
      - (٢٣) آل عمران /١٥٤.
        - (۲٤) التوبة /٦.
        - (٢٥) إبراهيم /٣٥.
- (٢٦) محسن الحيدري، الإرهاب والعنف في ضوء القرآن والسنة والتاريخ والفقه المقارن، (بيروت: دار الولاء، ١٤٣١هـ/١٠٠م)، جـ٢، ص١٠٨.
  - (٢٧) الجاسور، موسوعة المصطلحات، ص١٢٦.
- (۲۸) للمزيد ينظر: الجاسور، موسوعة المصطلحات، ص١٢٦.
  - (٢٩) المرجع نفسه، ص١٢٨.
  - (٣٠) الجاسور، موسوعة المصطلحات، ص٣٤٣.

- (٣١) ويكيبيديا (الموسوعة الحرة)، موقع الكتروني (٣١) (Ar.m.sikipedia.org)
  - (٣٢) المرجع نفسه.
- (٣٣) ابر اهيم مصطفى و آخرون ، المعجم الوسيط ، محمع اللغة العربية ، المكتبة الاسلامية ، ص ٣٢ .
- ( ٣٤) فاطمة قدوة الشامي ، علم التاريخ تطور مناهج الفكر وكتابة البحث العلمي من اقدم العصور الى القرن العشرين ، (بيروت : دار النهضة العربية ، ١٢ ٨٠ م ) ، ص ١٢ .
  - (٣٥) الراغب ، المفردات ، ص ٤٠٧ .
  - (٣٦) ويكبيديا الموسوعة الحرة / انترنيت.
- (۳۷) ادوارد كورنيش ، الاستشراف مناهج استكشاف المستقبل ، ترجمة : حسن الشريف ، (بيروت : ناشرون ، ۲۲۸ هـ / ۲۰۰۷ م ) ، ص ۲۰ .
- (٣٨) توفيق الطويل، قصة الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، (القاهرة: الزهراء للإعلام، ١٤١٢)، ص١٠٠.
  - (٣٩) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
  - (٤٠) الطويل، قصة الاضطهاد، ص١٢.
    - (٤١) المرجع نفسه، ص٢٨.
- (٤٢) ميشال مسلان، علم الأديان مساهمة في التأسيس، ترجمة: عـز الدين عناية، (أبـو ظبـي: كلمـة، ١٤٣٠هـ/٢٠٩م)، ص٢٣٠.
  - (٤٣) المرجع نفسه، ص١٤.
    - (٤٤) علم الأديان، ص٢١٦.
  - (٤٥) المرجع نفسه، ص٣١٧.
- (٢٤) شارلوت سيمور سميث، موسوعة علم الإنسان المفاهيم والمصطلحات الانثربولوجية، ترجمة: مجموعة من أساتذة علم الاجتماع بإشراف: محمد

- الجو هري، (القاهرة: المركز القومي للترجمة، ١٠٠٥م)، ص١٥٣.
  - (٤٧) المرجع نفسه، ص٣٦١.
  - (٤٨) المرجع نفسه، ص٣٦٩.
- (٤٩) إبراهيم الحيدري، علي الوردي شخصيته ومنهجه وأفكاره الاجتماعية، (كولوينا: منشورات الجمل، ٢٠٠٦م)، ص١٠٠
- (٥٠) انتوني غدنز، علم الاجتماع، ترجمة: فايز الصياغ، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، ٥٠٠٥م)، ص٧٦٠.
  - (٥١) البقرة /٢٠٨.
- (۵۲) فريد هاليداي، الكونية الجذرية لا العولمة المترددة، ترجمة: خالد الحروب، (بيروت: دار الساقي، ۲۰۰۲م)، من مقدمة المترجم، ص۲۳
  - (٥٣) ادوارد ، الاستشراف ، ص ٢٠١ .
    - (٥٤) المرجع نفسه ، ص ٢٠٠ .
    - (٥٥) المرجع نفسه ، ص ٢٧٤ .

#### المصادر والمراجع

القرآن الكريم خير ما نبتدأ به و هو القول الفصل.

- 1- إبراهيم الحيدري, علي الوردي شخصيته ومنهجه وأفكاره الاجتماعية، (كولونيا: منشورات الجمل، ٢٠٠٦م).
- ٢- انتوني غدنز, علم الاجتماع، ترجمة: فايز الصياغ، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة،
   ٢٠٠٥).
- ٣- اندريه لالاند و موسوعة لالاند الفلسفية معجم مصطلحات الفلسفة النقدية والتقنية، تعريب: خليل أحمد خليل، (بيروت: عويدات للنشر والطباعة، ٨٠٠٨م).
- 3- توفيق الطويل قصة الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، (القاهرة: الزهراء للإعلام، 1517 هـ/1991م).
- ٥- الراغب الاصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد (ت٢٠٥ه), المفردات في غريب القرآن، ضبط: هيثم طعيمي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٣هـ/٢٠٢م).
- ٦- ريموند وليمنز والكلمات المفاتيح، ترجمة: نعيمان عثمان، (بيروت: المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٧م).
- ٧- رينيه جيرار والعنف والمقدس، ترجمة: سميرة ريشا،
   مراجعة: جورج سليمان، (بيروت: المنظمة العربية
   للترجمة، ٢٠٠٩م).
- ٨- الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر
   (ت٨٣٥هـ), أساس البلاغـة، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٢٤٢١هـ/١٠٠م).
- 9- سفير، أحمد الجراد, ظاهرة التطرف الديني الواقع والتطبيق دراسة علمية حول ظاهرة التطرف الديني والتكفير ومفاهيم الغلو بشكل عام، (دمشق: دار العصماء، ١٤٣٤هـ/٢٠١٤م).
- ١- شارلوت سيمور سميث ، موسوعة علم الإنسان المفاهيم والمصطلحات الانثربولوجية، ترجمة: مجموعة من أساتذة علم الاجتماع باشراف: محمد

- الجوهري، (القاهرة: المركز القومي للترجمة، 17.09م).
- ١١- الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقرئ (ت٧٧٠هـ)
   إلمصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي،
   (القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩٢٨م).
- ۱۲- ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا الرازي (ت٩٩٥هـ), معجم مقاييس اللغة، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٨هـ).
- ١٣ فريد هاليداي و الكونية الجذرية لا العولمة المترددة،
   ترجمة: خالد الحروب، (بيروت: دار الساقي،
   ٢٠٠٢م).
- ١٤ محسن الحيدري والارهاب والعنف في ضوء القرآن والسنة والتاريخ والفقه المقارن، (بيروت: دار الولاء، ١٤٣١هـ/٢٠١م).
- ١- محمد مفتاح, المفاهيم معالم نصو تأويل واقعي،
   (بيروت: المركز الثقافي العربي، ٢٠١٠م).
- ٦١ مراد و هبة المعجم الفلسفي، (القاهرة: دار الثقافة الجديدة، ١٩٧٩م).
- ١٧- ميشال مسلان علم الأديان مساهمة في التأسيس، ترجمة: عز الدين عناية، (أبو ظبي: كلمة، ١٤٣٠هـ/٢٠٩م).
- ۱۸- ناظم عبد الواحد الجاسور, موسوعة المصطلحات السياسية والفلسفية والدولية، (بيروت: دار النهضة العربية، ۱۶۳۲هـ/۲۰۱۸م).
- ٩١- ويكيبيديا (الموسوعة الحرة). (wikipdia.m.ar).(org).

### **Violence And Security, History And Future**

#### Dr. Karim Hassan Majid al-Rubaie

#### **Abstrat**

This research suggests the idea of the security establishing awareness necessary convergence popular among different people and kinds of the serious extended violence industry the effect of the peoples in general. perhaps it is political apathy on with masque of religious overtones sectarian to create, It is chaos added by reverence of history, Rapprochement and approaches leads to tranquility and human peace and today we are material technicalities in dire need for such convergence, Then converged physical and technical convergences moral remained solid on several factors, including violent extremism in tearing the fabric and curricula takfiri massive movements in several countries, and not religious atonement alone, but the political, social and economic atonement. The research is divided into two sections, The first one deals with concepts, and Terminology and The second deals with history and the future

## الفكر التكفيري المنابع والمعالجات دراسة في ضوء القرآن والسُنة

أ.م.د.مياس ضياء باقر (\*)

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، وعلى اله الطيبين الطاهرين، وسلم تسليماً كثيراً لقد بعث الله نبيه محمد (ص) بالحجة البينة الواضحة، فأنار السبل، وكشف الظلمة، وترك الامة على منهاج سليم، وتحت راية القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة الصحيحة، وعترته اهل بيته (عليهم السلم)، فأصدق الكلام كلام الله وخير الهدي هدي محمد (ص).

فالشريعة الإسلامية شريعة سمحة، ذات شمولية وموضوعية للبشر كافة إلى يوم القيامة، بل أتسع هذا الدين إلى الجن الذين استمعوا للقرآن الكريم، فاتبعوه وبشروا به فالدين الإسلامي هو الدين الأكمل والأشمل، صالح لكل زمان ومكان لأن بتشريعاته وتنظيماته لم يترك شاردة ولا واردة إلا وضع لها حكماً يوفر فيه للفرد والجماعة السعادة والحياة الكريمة،

#### بمرونته وقوانينه العادلة،

فقابلية الشريعة الإسلامية مبنية على الاستيعاب والشمول، لا الجمود والتحجر، أو التعصب والغلو، وهذا ادى إلى انتشاره في العالم كله.

وبحثي هذا بأذن الله يدور حول موضوع مهم وخطير، ابتلي به المسلمون منذ عهد مبكر من بزوغ فجر هذا الدين الحنيف، وهو لا يزال يعمل عمله الخطير، ويسري في جسد الأمة الإسلامية، وهو التكفير، تكفير بعض المسلمين بما حسبوه كفراً، فتداول متعصبة المذاهب تكفير الأخرين إلا من قال بقولهم، أو انتمى إلى فكرهم، لذا وجب التصدي لهذه الضلالة، بياناً للحق، وقياماً بالواجب، كما تصدى سلف الأمة لهذه الفتنة في السابق، وكان أقوم سبل معالجتها صبر الإمام علي (عليه السلام) وأناته على الخوارج، فأعاد إلى الحق جمه وركبير منهم، بينما كان

<sup>(\*)</sup> جامعة بغداد/كلية التربية ابن رشد للعلوم الانسانية

سيف الحق بالمرصاد لبقيتهم، ممن اختار الغواية والعماية، ليسطع نور الحق من جديد، وتضمحل تلك الضلالة والفتنة،التي وأن ارتبطت بالخوارج تاريخيا إلا انها واقعا تمتد الى ابعد من ذلك، لكن الخوارج عدت اول حركة تكفيرية عرفها التاريخ الإسلامي، لأنها اضفت على نفسها طابع القدسية، وتحولت الى اتجاه مذهبي داخل الفكر والجسد الإسلامي معبرةً عن فكرها ورأيها بالقوة والتصفية الى حد القمع، و هدر الدم، والتشدد، والتعسف في تطبيق الشريعة بناءً على تصور يقسم العالم على دار كفر، ودار ايمان، أو الى عالم كافر، وعالم مؤمن، وهكذا بدأت ملامح الفكر التكفيري منذ صدر الإسلام ولاسيما في مرحلة الامام على (عليه السلام) حين تحول من كونه فكراً الى مصاديق واضحة وجلية، وذلك في اعقاب معركة صفين، والاسيما في مسألة (التحكيم)، التي كانت المحور الأساس في بروز ظاهرة الخوارج الذين كفروا الإمام على (عليه السلام)وكل من يخالفهم، لذا وجب علينا اليوم ونحن نواجه مثل هذه الفتنة اللعينة أن نعود إلى كتاب الله وسنة نبيه (ص)، ومنهج أهل بيته (عليهم السلام)، ليتسنى لنا التصدى والقضاء على هذه الظاهرة التي أدت إلى تمزيق صف المسلمين ووحدتهم، قال تعالى ((وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الأَمْنِ أَو الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى أُوْلِى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْ لاَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَّبَعْتُمُ

# المبحث الأول: تعريف التكفير وحكمه اولاً: تعريف التكفير: -

الكفر لغة: الكفر في اللغة بمعنى الستر والتغطية، يقال للمزارع (كافراً) لأنه يغطي البذرة بالتراب، ومنه سمي الكفر الذي هو ضد الإيمان (كفراً) لأن في كفره تغطية للحق بجحد، أو غيره، وقيل سمي الكافر (كافراً) لأنه قد غطى قلبه بالكفر (١).

وقد عرف اهل الاصطلاح الكفر بعدة معانٍ تدور حول جمود العبد أو تكذيب لأصول الإسلام.

يقول ابن حزم معرفاً الكفر: (وهو في الدين: صفة من جحد شيئاً مما افترض الله تعالى الايمان به، بعد قيام الحجة عليه ببلوغ الحق إليه بقلبه دون لسانه، أو بلسانه دون قلبه، أو بهما معاً، أو عمل عملاً جاء النص بأنه مخرج له بذلك عن اسم الإيمان )(١).

وهذا غير معارض من تعريف الجحود بأنه: الانكار مع العلم كما عرفه الراغب الاصفهاني: (نفي ما في القلب إثباته، واثبات مافي القلب نفيه كما قال تعالى ((قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْرُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ الظَّ الْمِينَ بِآيَاتِ اللهِ يَجْدُونَ )) {الأنعام,٣٣/٤).

وعرفه العلامة الحلي: (هو كل من خرج عن الإسلام، أو من انتحله وجحد ما يعلم من الدين ضرورة كالخوارج والغلاة )( $^{3}$ ). وعرفه الطباطبائي: (من انكر الألوهية، أو الرسالة أو بعض ما علم ثبوته من الدين ضرورة )( $^{\circ}$ ).

اما التكفير لغة : هو نسبة الغير إلى الكفر، جاء في تاج العروس : وكَفَّرَه تكفيراً : نسبه إلى الكفر (٦)

الشَّـيْطَانَ إلاَّ قَلِيلاً)) {النساء ٨٣/

وفي الاصطلاح: الحكم على المسلم بالردة والخروج من ملة الإسلام سواء كان ذلك بحق أو بغير حق.

فالحكم بكفر المسلم يعني خروجه من دائرة الإسلام، وانتقاله عنه إلى الكفر، وهذا يعني انه صار حلال الدم، وان نكاحه من زوجته المسلمة منفسخ، وانه لا يغسل و لا يكفن، و لا يصلى عليه، منفسخ، وانه لا يغسل و لا يكفن، و لا يصلى عليه، في جهنم اذا مات، ومن هنا تنشأ خطورة تكفير المسلم الذي لم يكفره الله ورسوله (ص)، ولذلك ورد الوعيد الشديد في شأن من يحكم على مسلم بالكفر، وهو ليس كذلك، قال رسول الله (ص): (لا يرمي رجل رجلاً بالفسوق، و لا يرميه بالكفر الم يكن صاحبه كذلك)".

اذن التكفير الذي يقصده العلماء هنا هو الردة، فالمرتد في اللغة: هو الراجع، ومنه قوله تعالى (( وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ)) السند الرجوع في الطريق الذي جاء منه (۱).

أما الكاساني فيقول: هو إجراء كلمة الكفر على اللسان بعد وجود الإيمان، إذ الردة عبارة عن الرجوع عن الإيمان (٩).

ولخطورة القول بكفر المسلم وما يتبعه من احكام في الحال والمال، فإن القرآن والسنة يحذران من إطلاق هذا الحكم من غير تبين ولا تثبيت قال تعالى ((يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّتُواْ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُوْمِنًا تَبْتَغُونَ وَلَا تَشْبَيْ وَلَا تَشْبَيْ وَالْمَالِمَ مَسْتَ مُوْمِنًا تَبْتَغُونَ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ فَمَنَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَنُواْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَمَلُونَ خَبِيرًا )) السَامَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَنُواْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا )) السَامَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَنُواْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا )) السَامَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَنُواْ إِنَّ اللهُ كَانَ

قال القرطبي ( فتبينوا ) اي الامر المشكل، أو تثبتوا و لا تعجلوا، المعنيان سواء، فإن قتله احد فقد اتى منهياً عنه (١٠).

وروى ابو ذر (رضي الله عنه) عن النبي ( ص) انه قال: (لا يرمي رجل رجلاً بالفسوق ولا يرميه بالكفر إلا ارتدت عليه إن لم يكن صاحبه كذلك)(۱).

وهذا غاية في التحذير والنهي عنه، يقول ابن دقيق العيد: (هذا وعيد عظيم لمن كفر أحد من المسلمين وليس كذلك، وهي ورطة عظيمة وقع فيها خلق كثير من المتكلمين، ومن المنسوبين إلى السنة، واهل الحديث لما اختلفوا في العقائد، فغلظوا على مخالفيهم، وحكموا بكفرهم) (١٠٠).

## ثانياً: حكمه: \_

أن باب التكفير باب عظمت فيه الفتنة و المحنة، و تشتت فيه الاهواء، و الارآء، وتعارضت فيه الدلائل، والمقصود هو التنبيه على خطورة التكفير، وعظم الشأن فيه، فتكفير المسلم من دون مكفر حرام، لأنه حق الله ولرسوله (ص) ولا يجوز التقدم بين يدي الله ورسوله ( ص )، قال تعالى (( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ )) المجرات ، فلا يطلق التكفير في مسألة أو على معين إلا بدليل من الكتاب والسنة عن ابي هريرة ان رسول الله (ص) قال: (( اذا قال الرجل الأخيه يا كافر فقد باء به احدهما )(١٣) . وعن ثابت بن الضحاك عن النبي (ص) قال: (من حلف بملة غير الإسلام كاذباً فهو كما قال ومن قتل نفسه بشيء عُذّب به في نار جهنم وَلَعْنُ المُؤمِن كقتِلهِ، ومن رمى مؤمناً بكفر فهو كقتله ) (١٤).

ف الا يكفر بمعصية، و لابذنب، و لا بمجرد بغض أو كراهية، أو لشهوة أولشبهة، و لا بد من دليل شرعي وحجة وبرهان ؛ لأن من كفر مسلماً فقد كفر، فعن ابي هريرة عن النبي (ص) انه قال : (من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات ميتة جاهلية، ومن قاتل تحت راية عمية يغضب

لعصبة أو يدعو إلى عصبة، أو ينصر عصبة فَقُتِلَ فقتلة جاهلية، ومن خَرَجَ على أمتي يضرب برَّها وفاجرها ولا يتحاشى من مؤمنها ولا يفي لذي عهد عهده فليس مني ولست منه )(١٥).

فمناهج التكفير المعاصرة لا تدعو إلى التكفير فقط، وإنما تجر اصحابها إلى مفارقة الجماعة، ونبذ السمع والطاعة، وخلط الامر بالمعروف والنهي عن المنكر بباب القتال والخروج في الفتنة، فضخموا أموراً رأوها في ولاة الأمر، وفي المجتمع، فحصل منهم الخروج والتكفير.

وقد ذكر الرسول (ص) خبر الفرق، ودعاة الضلالة، الذين يفرقون الناس عن جماعة المسلمين، عن ببسر بن عبد الله الحضرمي، قال حدثني ابو أدريس الخولاني: انه سمع حذيفة بن اليمان يقول: كان الناس يسألون رسول الله (ص) عن الخير وكنتُ اسأله عن الشر مخافة ان يدركني فقلت: يارسول الله (إناكنا في جاهلية وشر فجاءنا الله بهذا الخير فهل بعد هذا الخير شر)؟

قال: نعم. قلت: وهل بعد هذا الشر من خير ؟ قال: نعم وفيه دخنٌ، قلت: وما دخنه ؟ قال: قومٌ يهدون بغير هديي تعرفُ مِنهُم وَتُبْكِرُ. قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر ؟ قال: نعم دُعاةٌ إلى البواب جهنم من اجابهم إليها قذفوه فيها. قلت: يا رسول الله صفهم لنا ؟ فقال: هم من جلدتنا ويتكلمون بألستنا. قلت: من تأمرني ان ادركني ذلك ؟ قال: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم. قلت: فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام؟ قال: فاعتزل تلك الفرق كلها ولو أن تَعضَ بأصل شجرةٍ حتى يدركك الموت وانت على ذلك (١٠).

فإنكار المنكر شيء، وتكفير الناس شيء آخر فوقوع المعاصي والمنكرات في البشر لابد منه، وهذا لا يعني انهم كفار فحكم الكافر حكماً آخر يختلف عن حكم مرتكب الذنوب والمعاصي،

فلماذا نزلت الحدود والتعزيرات والعقوبات، وحتى المجتمع الذي قاده الرسول (ص) لم يخل من مرتكبي الذنوب والمعاصى كشرب الخمر، والسرقة، والزنا، وغيرها على الرغم من ذلك لم يكفّر النبي (ص) مرتكبي المعاصى، وإنما اقام الحدود فيهم واهتم كل الاهتمام بالوحدة والتوحيد، لأنهما اساس الدولة الإسلامية. كما أكد الرسول ( ص)بيان حكم التكفير في حجة الوداع فقال (ص) : (لا ترجعوا بعدى كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض (١٧) ومن اجل هذا الزجر العظيم الذي جاء في الاحاديث النبوية الشريفة، نهى العلماء عن تكفير المسلم وعظموا ذلك ؛ لأن التكفير حكم شرعى كسائر الاحكام لا يصدر فيه إلا عن الادلة الشرعية المعتبرة ؛ لأنه حق لله ورسوله (ص ). قال القاضى عياض : (إن كشف اللبس فيه، مورده الشرع، ولا مجال للعقل فيه ) (١٨) وقال ابن تيمية: (الكفر حكم شرعى متلقى عن صاحب الشريعة، والعقل قد يُعلم به صواب القول وخطؤه، وليس كل ما كان خطأ في العقل يكون كفراً في الشرع، كما انه ليس كل ما كان صواباً في العقل تجب في الشرع معرفته)(١٩).

و هكذا فالقول في هذه المسألة و غير ها من مسائل الدين، والحياة، مردود إلى علم الشريعة وفق نصوصها، ولا يجوز في ذلك كله الخوض بلا علم ولا بر هان من دين الله، وتزداد خطورة القول بلا علم في مسألة التكفير لما فيها من تقرير امور خطيرة كإباحة الدماء، والاعراض، واسقاط العبادات وجميع الحقوق من الأموال وغيرها.

وكما سبق فإنه لا مدخل للعقل في هذه المسألة الشرعية، وكذلك فإن الهوى، والتشفي، والانتقام من خلال التكفير محرم من باب اولى، لما فيه من الاعتداء على حكم الله وحقه،

وافتئات على عباده، فالتكفير حق الله، فلا يُكفر الإمن كفره الله ورسوله، وليس مما يحكم فيه الناس بظنونهم واهوائهم، وهو من اخطر واعظم الامور لما يستتبعه من احكام دنيوية وآخروية في حق المكفّر.

قال الغزالي: (والذي ينبغي ان يميل المحصل إليه الاحتراز من التكفير ما وجد إليه سبيلا، فإن استباحة الدماء والاموال من المصلين إلى القبلة المصرحين بقول لا اله إلا الله، محمد رسول الله خطأ، والخطأ في ترك الف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك محجمة من دم مسلم)(٢٠).

ويقول ايضاً: (الوصية: ان تكف لسانك عن اهل القبلة ما امكنك، ما داموا قائلين: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، غير متناقضين منها فإن التكفير فيه خطر، والسكوت لا خطر فيه)(٢١).

ويبين ابن الوزير مفسدة اخرى للتكفير، وهي التسبب في الفرقة بين المسلمين، وما تؤدي إليه من توهين أمر المسلمين، وهذه المفسدة حري دفعها بمزيد من العذر والتثبت والاحتياط يقول: (وكم بين إخراج عوام فرق الإسلام من الملة وجماهير العلماء المنتسبين إلى الإسلام من الملة الإسلامية، وتكثير العدد بهم، وبين ادخالهم في الإسلام ونصرته بهم وتكثير اهله، وتقوية امره، فلا يحل الجهد في التفرق بتكلف التكفير لهم بالادلة المعارضة بما هو اقوى منها أو مثلها مما يجمع الكلمة ويقوي الإسلام، ويحقن الدماء ....) (٢٢).

## المبحث الثاني :منابع التكفير

نشأت العقيدة التكفيرية في المجتمع الإسلامي على يد الخوارج التي عدّت اول حركة تكفيرية عرفها التاريخ الإسلامي، لأنها اضفت على نفسها طابع القدسية وتحولت الى اتجاه مذهبي داخل الفكر والجسد الإسلامي معبراً عن فكره ورأيه بالقوة والتصفية الى

حد القمع و هدر الدم، والتشدد والتعسف في تطبيق الشريعة بناءً على تصور يقسم العالم على دار كفر، ودار إيمان، وهكذا بدأت ملامح الفكر التكفيري منذ صدر الإسلام والاسيما في عهد الإمام على (عليه السلام) حين تحول من كونه فكراً، الى مصاديق واضحة وجلية وذلك في اعقاب معركة صفين والسيما في مسألة (التحكيم)، التي كانت المحور الأساس في بروز ظاهرة الخوارج الذين كفروا الإمام على (عليه السلام) والآخرين، ورفضوا مبدأ (التحكيم) . والذي يبدو أن ظاهرة التكفير وأن ارتبطت بالخوارج تأريخياً إلا انها واقعاً تمتد إلى ابعد من ذلك، حين برزت بين المسلمين بعد وفاة رسول الله (ص) مباشرة مجموعة ذات نظرة سطحية، وضيقة الأفق، بعيدة عن منهج رسول الله (ص)، ذلك المنهج الرحب الواسع الذي يقبل تعدد الآراء ووجهات النظر، فمن مخاضات الإنحراف الذي أصاب الرسالة الإسلامية أن نشوء فرق ومذاهب منحرفة عن المسار الذي رسمه النبي الاكرم محمد ( ص)، وكان من ابرزها وأخطرها على الأمة الإسلامية ( فرقة الخوارج )، فهم يمثلون في نطاق الثقافة الإسلامية تياراً متطرفاً ذا مواقف حادة، متشنجة، بعيدة عن الاعتدال كما ذكرنا سابقاً، فأدت دوراً كبيراً في تغيير مسيرة التاريخ الإسلامي، والأنهم عي الرغم من ركودهم كوجود وكيان سياسي، لكن روحهم سرت أوساط البعض من حيث لا يشعرون، فبرزت بين الحين والأخر وحتى وقتنا الحالي على شكل حركات متطرفة شوهت صورة الإسلام الناصعة، نهجوا طريق الخوارج، واستخدموا اساليبهم في القمع، والقتل، والتخريب، وكأن الزمان يعيد نفسه، فالمطلع على منهج الخوارج

سيجد وبشكل لا خلاف فيه وجه التشابه بينهم وبين ما نواجهه اليوم من العصابات، أو الجماعات، أو الحركات المتطرفة وأهمهم (الدواعش)، لذا من الضروري البحث في هذه الفرقة ومعرفة موقف الإمام علي (عليه السلام) منها لنأخذ منه الدروس، والعبر، والحلول لمواجهة هذه العصابات المتطرفة.

منهج الخوارج وموقف الإمام علي (عليه السلام) منهم:-

اشتهر الخوارج بارتكاب افظع الجرائم وأشنعها بمخالفيهم، كسفك الدماء دون تورع، واستعراض الناس في الطرقات وفي أماكنهم، فلا يسلم منهم أحد، وقد اكثر المؤرخون من اير اد شواهد تشمئز منها النفوس، وتقشعر منها الجلود، يقتلون الرجال والنساء والأطفال، ويعقرون الدواب، ويشقون اجواف الحبالي، فلا يسمعون لقول و لا يلينون لترحم، وكان اسعدهم من ظفر بشخص من مخالفيه، يقتله قربة إلى الله تعالى بز عمه، وجهاداً في سبيله لإعلاء كلمة الله، وهذا من اعجب ما في الإنسان من تناقض، نتج هذا التناقض من جهلهم، اذ انهم لم يدركو احقائق الأمور، ويسيئون التفسير، حيث كانوا يجهلون الثقافة الإسلامية، وكانوا كمن يريد ان يستعيض عما فيه من منقصة بالتشديد في الركوع والسجود والإطالة فيهما، فمن جملة جهلهم عدم التمييز بين ظاهر القرآن وباطنه، لهذا انخدعوا بحيلة معاوية، وعمرو بن العاص الواضحة، وهذه النقطة التي أكدها الإمام على (عليه السلام) عند تحليله النفسي، والفكري للخوارج فقال: ( ... ولكن منيت بمعشر أخفّاء الهام، سفهاء الأحلام) (٢٣)، وقال الإمام الباقر (عليه السلام): (الدين واسع، لكن الخوارج ضيقوا على انفسهم من جهلهم)(٢٤) إن خطر جهل أمثال هؤلاء الافراد

والجماعات اكثر من مجرد الوقوع كالآت بيد محترفي السياسة، الذين يريدونهم حجر عثرة في طريق المصالح الإسلامية العليا، إن الأعداء الخارجيين والمنافقين الذين لا دين لهم يسعون دائماً لاستثارة المتدينين الحمقي ضد المصالح الإسلامية، فيصبحون سيوفاً بأيديهم وسهاماً في اقواسهم وايضاً من أسباب تناقضهم، انهم كانوا قصيري النظر، ضيقى الأفق يدور فكرهم في افق دوني، يز عمون ان الجميع لا يفهمون مطلقاً، وانهم قد تجنبوا الصواب فأصبحوا جميعاً من اهل النار، وقد تبين ذلك من خلال أسلوبهم في التعامل مع غير هم من مخالفيهم، وقد ظهر ذلك على السطح بشكل جلى بعد مسألة (التحكيم)(٢٥)، إذ دار أبو موسى الأشعري على عسكر الإمام، فلما مرَّ برايات بني راسب قالوا: لا نرضي، لا حكم إلا لله، فلما اخبر الإمام قال له: هل هي غير راية أو رايتين، ونبذ من الناس، قال: لا.

صحيح أن أهل الكوفة كانوا قد تعبوا من الحرب، إلا أن اوارها كان لا يزال يتقد في أفئدة الكثيرين، فلما بادر المتطرفون بإعلان التمرد، انتشرت دعوتهم كالنارفي الهشيم، فما راع الإمام (عليه السلام) إلا نداء الناس من كل جانب، لا حكم إلا لله، لا حكم إلا لله، لا حكم إلا لله، يا على، لا حُكم لك، لا نرضى بأن يحكم الرجال في دين الله، أن الله قد أمضى حكمه في معاوية واصحابه ان يقتلوا أويدخلوا في حكمنا عليهم (٢٦) و كلما نصحهم الإمام (عليه السلام)، وذكر هم بأن العهد لا ينقض، وقد جعلوا الله عليهم وكيلاً، لم يقبلوا إلا بالحرب، وقالوا تب إلى الله كما تبنا وإلا برئنا منك، وعزز موقف الخوارج نتائج الحكمين إذ غرر عمروبن العاص بصاحبه ابي موسى الاشعري، فاتفق معه على أن يخلعا كلاً من الإمام على (عليه السلام) ومعاوية، وقدم عمر و صاحبه فلما فعل أبو موسى

قام عمرو وقال: إن هذا خلع صاحبه، وأنا اخلع صاحبه كما خلعه، وأثبت صاحبي معاوية، و هكذا دعمت عاقبة التحكيم جانب المتطرفين فاجتمعوا في منطقة (الحروراء) وبعث اليهم الإمام (عليه السلام) ابن عباس فناقشهم بالقرآن فلم يستجيبوا له، فذهب اليهم بنفسه، وسأل عن الرجل المقدم فيهم فقيل: يزيد بن قيس الارحبي، فذهب إلى خبائه وصلى ركعتين ثم قام وقال: هذا مقام من فلج فيه فلج يوم القيامة.

ثم التفت إلى الناس وقال : - انشدكم الله، اعلمتم أحداً كان اكره للحكومة منى ... ؟ قالوا: اللهم لا: قال: اتعلمون بأنكم اكر هتموني حتى قبلتها: قالوا: اللهم نعم، قال: فعلام خالفتموني و نابذتموني ؟ قالوا: إنا اتينا ذنباً عظيماً فتبنا إلى الله فتب إلى الله منه واستغفره نَعُد اليك، فقال الإمام (عليه السلام) أنى استغفر الله من كل ذنب، فاستجابوا اليه ورجعوا معه إلى الكوفة، ولكن يبدو انهم عند عودتهم إلى الكوفة التقوا بالمدافعين عن التحكيم وهم أكثرية الجند ممن أتبع الاشعث، فأثار هم هذا الأخير الذي كانت مواقفه الخيانية مشهودة في كل مكان، فخرج القوم إلى منطقة تسمى (النهروان) فمرّبهم مسلم ونصراني، فقتلوا المسلم بعد أن عرفوا رأيه حول الإمام، وتركوا الثاني قائلين لابدان نحفظ ذمة نبينا، وكأن الإسلام لم يحقن دماء المسلمين والواقع: ان تنامى التطرف وانحسار الوعى، وتهافت أسس التكفير عند القوم كان السبب في جرائمهم لقد كان عبد الله بن خباب من أصحاب رسول الله (ص)، وكذلك والده خباب بن الأرت كان من اعظم أصحاب رسول الله (ص)، فمرَّ بهم عبد الله وفي عنقه قرآن، ومعه زوجته الحامل، وكانت في شهرها الأخير، فأخذوه وقالوا له: إن هذا الذي في عنقك يأمرنا بقتلك، فقال لهم: أحيوا ما أحياه

القرآن وأميتوا ما أماته وفيما هم يحاورونه كانت تسقط تمرة من نخلة فيتناولها احدهم، فيصيحون به حتى يلفظها، ويمرَّ بهم خنزير فيقتله احدهم، فينهرونه ويقولون هذا فساد في الأرض.

وعادوا إلى عبد الله بن خباب وقالوا له: ما تقول في ابي بكر، وعمر، وعلى قبل التحكيم، وعثمان في الست السنين الأخيرة من خلافته؟ فأثنى عليهم خيراً، فقالوا: ما تقول في على بعد التحكيم والحكومة ؟ فقال: إن علياً اعلم بالله واشد توقياً على دينه، وانفذ بصبرة، فقالوا: انك لا تتبع الهدى، بل تتبع الهوى، والرجال على أسمائهم، ثم جروه إلى شاطيئ النهر وذبحوه، وأتوا على زوجته فبقروا بطنها وذبحوها مع ولدها إلى جانبه، (۲۷) و نحن نعيش اليوم روعة و فظاعة هذا المشهد فالأسلوب نفسه، والطريقة ذاتها فسارع اليهم الإمام ( عليه السلام )، ولمَّا بلغ مكاناً قريباً ارسل اليهم من يأمر هم بدفع قتلة الصحابي الجليل عبد الله بن خباب وزوجته، وسائر من قتل من المسلمين على أيديهم، فقالوا: كلنا قتلة عبد الله، وأضافوا: لو قدرنا على على بن ابي طالب ومن معه لقتلناهم، فمشي اليهم الإمام بنفسه، وقال: (أيها العصابة، اني نذير لكم ان تصبحوا لعنة هذه الأمة غداً وإنتم صرعي في مكانكم هذا بغير برهان و لا سنة)، وحاجهم مرة أخرى ونصحهم بأن ينضموا إليه لقتال معاوية وهو هدفهم المعلن، فقالوا: كلا، لابد ان تعترف أو لا بالكفر ثم تتوب إلى الله كما تبنا حتى نطيع لك، و إلا فنحن منابذوك على سواء، فقال لهم: (ويحكم، بم استحللتم قتالنا والخروج عن جماعتنا)، فلم يجيبوه وتنادوا من كل جانب: الرواح إلى الجنة، وشهروا السلاح على أصحابه واثخنو هم بالجراح، فاستقبلهم الرماة بالنبال والسهام، وشد عليهم امير المؤمنين (عليه السلام) وأصحابه، فما هي إلا ساعات قلائل حتى

صرعوا وفتش الإمام (عليه السلام) بين قتلاهم عن شخص اسمه مخرج وكان معروفاً بذي الثديّة فلما وجده بعد بحث كبروا الصحابة لأن النبي (ص) كان قد أخبر عن هذه الفئة المارقة وإنبأ عن علامتهم بوجود ذلك الشخص بينهم، حيث قال (ص): (سيخرج من ضئضئي هذا، قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، يخرجون على حين فرقة من الناس، تحقرون صلاتكم في جنب صلاتهم، يقر أون القر آن فلا يتجاوز تراقيهم، بينهم رجل اسود مخرج اليدين، احدى يديه كأنها ثدي امرأة، يقتله خير أمتى من بعدي (٢٨)، وقوله (ص) : (سيكون في امتى اختلاف وفرقة، قوم يحسنون القيل ويسيئون الفعل، يقر ؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، لا يرجعون حتى يرتد على فُوقه، هم شرّ الخلق والخليقة، طوبي لمن قتلهم وقتلوه، يدعون إلى كتاب الله وليسوا منه في شيء، من قتلهم وقتلوه كان أولى بالله من انفسهم، قالوا: يا رسول الله ما سيماهم ؟ قال: التحليق)(٢٩).

لقد أشار الرسول (ص) بكلماته العظيمة تلك وجود طوائف قشرية جاهلة في الأمة، وإنها سيظهر عند اول فرصة تسنح لهم، وذلك حين تقع الفتنة، وأن هذه الفئة لا تنتهي بتصفية افرادها جميعاً، اذ انها حالة اجتماعية مستمرة سوف تبرز بين الحين والأخر، تحتراية هذا أو ذلك حتى لم يخل عصر منهم، أو من امثالهم يكفرون الناس بغير حجة من الله و لا دليل من العقل. والخوارج شكلوا اكبر خطر على النظام الإسلامي في عهد الامام على (عليه السلام)، وهم يشكلون ذات الخطر على كل رسالة إصلاحية. وهكذا عاث الخوارج فساداً في الأرض، وكادت روح القتال المتمردة على القيم تنتشر فيهم وهم أبناء الجزيرة العربية التي لا تزال ارضها تغلى بالدم والثار والعصبيات الدفينة.

ولو لا ان الإمام (عليه السلام) سارع اليهم لكان يُخشى ان تشمل الفتنة كل اطراف بلاده. لأن حرب الإمام علي (عليه السلام) للخوارج لم تكن حرباً على افراد، بل كانت حرباً على طراز خاص من التكفيرولم يقاتلهم الإمام علي إلا بعد أن شهروا السيف وأعندوا على المسلمين، إذ لو لم يكن أولئك الافراد على هذه الشاكلة، لما عاملهم الإمام (عليه السلام) تلك المعاملة، قال امير المؤمنين (عليه السلام) تلك مبيناً أهمية عمله ذاك وعظمه: (يا ايها الناس: فأني فقأت عين الفتنة، ولم يكن ليجترىء عليها احد غيري بعد أن ماج غيهبها واشتد كلبها)،

# المبحث الثالث: وسائل علاج التكفير

هناك وسائل كثيرة لعلاج التكفير من اهمها:

## ١ عدم الغلو في الدين:

الغُلُق: هو المبالغة في الشيء والتشديد فيه بتجاوز الحد، وفيه معنى التعمق، يقال غلا في الشيء يغلو غُلُواً وغلا السعر يغلو غلاء إذا تجاوز العادة (٣٠).

والغلو في الدين من اسباب هلاك الامم قبلنا، لذا فأن منهاج الدين وسبيله هو السماحة، والتيسير وترك التشدد في حدود ما جاء به الشرع.

وقد جاء ذم الغلو في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة من خلال نصوص كثيرة نذكر منها: قوله تعالى ((يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي بِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اللهِ إلاَّ الْحَقِّ إِنَّمَا الْمُسِيخُ عِيستى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وَرُوسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ مَلْ اللهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ تَلاَثَةٌ انتَهُواْ خَيْرًا لَّكُمْ إِنَّمَا اللهُ إِللهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ فَن يَكُونَ لهُ وَلَد لللهِ وَكَلِمتُهُ الْقَاهَا فِي المَّد يَعْولُواْ فَي السَّمَاوَات وَمَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً )) النساء الأرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً )) النساء الأرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً )) النساء المالاً اللهُ اللهُ

وما جاء عن ابن عباس قال لي رسول الله (ص) غداة العقبة وهو على راحلته: (هات الْقُطْلِي فَأَقَطْتُ له حَصنياتٍ هُنَّ حَصنى الْخَذْفِ فَلَمًا وضعتهن في يده قال: بأمثالِ هؤلاء وإيًاكم والغُلُو في الدين فإنما أهْلَكَ من كان قبلكم الغُلوُ في الدين (٢١).

ومن الادلة على النهي عن الغلو في الدين ايضاً ما جاء عن عبد الله بن مسعود انه قال : قال رسول الله (ص) : ( هلك المُتَنَطَّعُونَ، هلك المتنطعون، هلك المتنطعون، هلك المتنطعون). (٢٦)

والمتنطعون: هم المتعمقون الغالون المتجماع وافعالهم، هذه النصوص قاضية بتحريم الغلو بجميع انواعه، فليس من صفات المسلم الغلو والتشدد بل التوسط فليس من صفات المسلم الغلو والتشدد بل التوسط والاعتدال في الأمور هو سبيل النجاة من الهلاك، فإذا ذم التنطع والمغالاة والمجافاة وتجاوز الحد، فقد دَّل على ان المطلوب هو التوسط، وذلك متصور في الطرفين، فمثلاً شأن الدنيا من تشدد في طلبها وسعى وراءها دون الأخرة، فقد تنطع في طلبها وهلك، ومن تشدد في مجافاتها والغلو في تركها والبعد عنها فقد تنطع، والتوسط بينهما هو المطلوب, قال تعالى: ((وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْأَخِرةَ وَلَا تَسَن نَصِيبكَ مِن الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ الْإِنْكَ وَلَا تَبْغ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ الْمُفْسِدِينَ )) القسمالان إللهُ لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ )) القسمالان في الأرْضِ إنَ

فالغلو هو آفة لا يخلص منها الاعتقاد، والقصد، والعمل إلا من مشي خلف رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم)، وترك اقوال الناس وآرائهم لما جاء به، لا من ترك ماجاء به لأقوالهم وآرائهم، قال تعالى: { يَا بَنِي آدَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجٍدٍ وكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ } { قُلْ مَنْ حَرَّمَ نِينَةَ اللهِ الَّتِي أَذْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالْطَّيِبَاتِ مِنَ الرِّرْقِ زِينَةَ اللهِ الَّتِي مَنْ الرِّرْقِ

قُلْ هِي لِلَّذِينَ آمَنُواْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَنَلِكَ نُفَصِتُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ} { قُلْ الْقِيَامَةِ كَنَلِكَ نُفَصِتُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ} { قُلْ الْقِيَامَةِ كَنَلِكَ نُفَواجِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِنْمَ وَالْبَغْيَ بِعَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَرِّلُ بِهِ سُلُطَانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ يُؤَلِّ فِي اللهِ مَا لاَ يَعْلَمُونَ يَلُولُوا عَلَى اللهِ مَا لاَ يَعْلَمُونَ وَعِن ابن عباس قال: قيل يا رسول الله (ص): (أي الاديان احب الى الله؟ وقال: الحنيفية السمحة) (٣٣).

فالرسول (ص) بيَّن أن التشدد في العبادة ليس من السماحة، لأن السماحة هي اليسر والسهولة وعدم التعصب، ولمح إلى طريق الرهبانية، فإنهم الذين ابتدعوا التشديد كما وصفهم الله تعالى وعابهم انهم ما وفوه بما التزموه، قال تعالى: ((يَا أَهِلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اللهِ إلاَّ الْحَقِّ إِنَّمَا الْمَسِيخُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَآمِنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَثَةٌ انتَهُو أَ خَيْرًا لَّكُمْ إِنَّمَا اللهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى باللهِ وَكِيلاً)) {النساء/١٧١}، وطريقة النبي (ص) الحنيفية السمحة، لأن التشديد في العبادة يفضي إلى الملل القاطع الأصلها (٣٤). وعن انس بن مالك عن النبي (ص) انه قال: (يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا انما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا مغسرين ) (٥٠).

فالحديث يأمر بالتيسير وترك التنفير والتعسير، مما يستلزم ترك الغلو وطلب الوسط، إذ اليسر هو السماحة وترك التشدد .

وعن ابي هريرة، عن النبي (ص) قال: ( ان الدين يُسرٌ ولن يُشَادً الدين أحدٌ إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدُّلْجةِ ) (٢٦).

#### ٢ - التفريق بين الكفر والمعصية : -

لعل من أهم ما اوقع بعض المسلمين في فتنة التكفير، الفهم الخاطى لبعض النصوص الشرعية، والجهل بدلالاتها الصحيحة، إذ رأى هؤلاء أن النصوص الشرعية وصفت بعض المعاصي بالكفر، أو نفت عنهم أسم الإيمان، فكفروا بفهمهم المغلوط عموم المسلمين، فالكفر نوعان:

الأول: كفراً أصغر لا يخرج من الملة.

والثاني: كفراً أكبر يخرج من الملة، وصاحبه تارك لدينه، وهو المرتد.

وقد جاءت احاديث كثيرة للنبي (ص) وصف فيها بعض الأعمال إنها كفر، وقد يفعلها المسلم، فتكون معصية كبيرة، ولا يخرج بها من الملة، ومن هذه الأحاديث،: عن أبي شريح ان النبي (ص) قال : (والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل ومن يا رسول الله، قال الذي لايأمن جاره بواقيه (٣٠). وعن أنس عن النبي (ص) قال : (لا يؤمن احدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه)(٨٠٠)

وايضاً عن ابي هريرة أن رسول الله (ص) (مرَّ على صبرة طعام فأدخل يده فيها فنالت اصابعه بللاً فقال ماهذا ياصاحب الطعام، قال: اصابته السماء يارسول الله، قال: افلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس من غش فليس مني)(٢٩). فهذه الاحاديث المراد منها ان من فعل هذه الامور لا يستحق اسم الايمان المطلق، إنما هو مؤمن فاسق، أو مؤمن ناقص الايمان، فليس هو من المؤمنين المحمودين بالجنة ابتداء، بل هو من أهل الوعيد.

فالمعاصي والذنوب لا تزيل الايمان، ولا توجب كفراً، إنما تنفي من الإيمان حقيقته واخلاصه الذي نعت الله به أهله، فالأحاديث

التي فيها البراءة مثل فليس منا، لا يكون معناه التبرؤ من رسول الله (ص)، ولا من ملته، إنما معناه انه ليس من المطبعين، ولا من المقتدين، ولا من المحافظين على شريعتنا، فلم يكفر هم النبي (ص) كفراً يخرج من الملة، أو أمر بقتلهم، فالمراد من تلك الاحاديث وامثالها : أن فاعل هذه الامور قد عدم الإيمان الذي يستحق به النجاة من العذاب، أو تكفير السيئات وقبول الطاعات، وكرامة الله ومثوبته، أو ان يكون محموداً مرضياً، وليس فيها ان فاعل هذه الامور عدم الإيمان الذي يستحق به ان يخلد يكون محموداً مرضياً، وليس فيها ان فاعل هذه الامور عدم الإيمان الذي يستحق به ان يخلد الي النار، وبه ترجى الشفاعة، والمغفرة، وبه يستحق المناكحة والموارثة (ن؛)

لذا يجب التفريق بين المعصية والكفر، لأن بعض المعاصي هي أفعال محرمة منهي عنها في الكتاب والسنة، ليتحاشاها المسلمون ويجتنبوها، لأنها ليست من اخلاقهم ولا شرائعهم. (١٤)

# ٣- بيان أن من ثبت إسلامه بيقين لا يحكم بكفره إلا بيقين وحجة :

وهذا مبني على قاعدة شرعية في قواعد الفقه الإسلامي (اليقين لا يزول بالشك)، أي ان التكفير والحكم بالتخليد في النار موقوف على ثبوت شروط التكفير وانتفاء موانعه، فقيام الحجة لابد عند إرادة التكفير، قال تعالى: ((... وَمَا كُنَّا مُحَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً)) الإسراء والم وقوله تعالى: ((مَن كَفَرَ بِاللهِ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أَكْرة وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِاللهِ مِن اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عِنْدِ اللهِ مَن اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ )) النحل المناب الله والمهم عَظيم عَناب الله والمهم عَظيم )) النحل المناب الله والمهم عَناب المناب الله والمهم عَناب الله والمهم عَناب النحل الله والمهم عَناب الله والمهم عَناب المناب الله والمهم عناب المناب المناب المناب المناب المناب الله والمهم عناب المناب الله والمهم عناب المناب الله والمهم عناب المناب الم

وثبوت الشروط يقصد بها: ١- تحقق العلم المنافى للجهل ٢- تحقق القصد المنافى لعدمه.

وعدم الموانع: يعني ما يمنع الحكم بالتكفير وهي: التكفير وهي: ١- الجهل المنافي للعلم ٢- الخطأ ٣- التأويل ٤- الإكراه.

فتكفير الشخص المعين وجواز قتله موقوف على ان تبلغه الحجة النبوية التي يكفر من خالفها، وإلا فليس كل من جهل شيئاً من الدين يكفر، لأن الكفر حكم شرعي، فليس للإنسان ان يعاقب بمثله، ومما نقله الذهبي عن ابن تيمية في مسألة التكفير قال كان ابن تيمية في أو اخر ايامه يقول: (أنا لا اكفر احداً من الأمة) (٢٤).

وعلى هذا فإن مجرد الظن والشك لا يصح معه الحكم بالكفر، وما دام الحال كذلك يرجع إلى الاصل وهو الحكم بإسلامه، عن جندة بن ابي امية قال: دحلنا على عبادة بن الصامت وهو مريض، قلنا: اصلحك الله حدث بحديث ينفعك الله به سمعته من النبي (ص)، قال: دعانا النبي (ص) فبايعناه فقال: فيما اخذ علينا ان بايعنا على السمع والطاعة في منشطنا ومكر هنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا، وان لا ننازع الامر اهله، إلّا أن تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان) (عن).

فالحديث يقرر أن الاصل في الفرد المسلم الحكم بإسلامه، وان لا ينقل عن ذلك إلا بيقين، فلا يحكم بكفره زيادة على ثبوت الشروط وانتفاء الموانع، وقيام الحجة حتى تتحقق امور عدة وهي:

الاول: ان نرى منه كفراً، فأحال إلى الرؤية البصرية، والمراد ان يتحقق هذا الامر ويثبت بيقين، فلا يكفي مجرد القول، والزعم والنقل للخبر من دون تحقق ذلك يقينا، ويحققه ان القاعدة (ان من ثبت اسلامه بيقين لا يزول عنه إلا بيقين).

الثانسي: ان يكون ذلك ثابتاً للجماعة، وهذا مأخوذ من واو الجماعة، ( إلا ان تروا كفراً بولماً عندكم من الله فيه برهان.

الثالث: ان يكون الامر كفراً، فلا يمكن كونه كبيرة من الكبائر.

الرابع : ان يكون ظاهراً وهذا معنى (بواحاً) .

الخامس : عندنا في هذا الامر الدليل والبرهان والحجة من الله تعالى في انه كفر، فالأمر المختلف لا يكفر فيه (ئن)

فالامر الكفري إذا كان يحتمل الكفر وغيره لم يحكم بأنه كفر حتى يتبين، ويدًّل على هذا أن الرسول (ص) لما وقع الاستهزاء بالله وآياته، ورسوله من بعض الناس، وكان هذا الذي صدر منهم لا يحتمل غير الكفر، لم يقبل منهم الرسول (ص)، وصار يردد عليهم قوله تعالى ((لاَ تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِن تَعْفُ عَن طَآنِفَةٍ مِّنكُمْ فَعْزَبُ طَآنِفَةً بِأَنْهُمْ كَانُواْ مُجْرِمِينَ)) التوبة الم المؤرمينَ )) التوبة المؤرمينَ )) التوبة المؤرمينَ ))

# ٤- الحكم بالظاهر والاعراض عن السرائر:

الحكم بالظاهر والاعراض عن السرائر قاعدة شرعية متينة يلوذ بها الورع في دينه والذي يؤثر السلامة فيه، فالأصل في سائر معاملات الشريعة ظاهر حال الإنسان، اما باطنه فمرجعه إلى عالم السر والنجوى.

واما المسلم الذي يظهر الإسلام ويدعيه، فإذا ما اشتبه علينا امره، ودارت بنا الظنون في حقيقة ما يبطنه لما نرى من مريب افعاله واحواله، فإن شرعة الله سبحانه وتعالى تلزمنا معاملته على ما أعلن في ظاهر امره، فيما الله يختص بحسابه في دار جزائه وعدله، قال

تعالى ((يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ السِّوْقَتَبَيَّنُواْ وَلاَ تَقُولُواْ إِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللهِ مَغَانِمُ كَثِيبَرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَّ اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَا اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَا اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَا اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيِّنُواْ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيِّنُواْ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْعُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْكُواْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَلَيْكُمْ فَتَبَيْكُواْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْعُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْعُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَنْ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَنِيكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله (ص): (من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، واكل ذبيحتنا، فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله، فلا تخفروا الله في ذمته (٤٠).

قال شارح الطحاوية: ( المراد بقوله \_ اهل قبلتنا \_ من يدعي الإسلام، ويستقبل الكعبة، وإن كان من اهل المعاصبي مالم يكذب بشيء مما جاء به الرسول) (٢٤).

وليس كل من نشهد له بالإسلام هو كذلك، بل قد نقرأ من بعض افعاله واقواله مكنون قلبه، وما انطوى عليه من الكفر، ولكن تبقى معاملته بحسب الظاهر ؟ لأن الاصل في الحكم على الناس هو الظاهر، والله سبحانه هو الذي يتولى السرائر، فليس لأمته من بعده (ص) إلا الحكم بحسب الظاهر وقبوله، لأننا لا نعلم الغيب، والله ورسوله (ص) امر انا بقبول الظاهر ، كما يدَّل عليه فعل ابو الدرداء حينما كان في سرية، فعدل إلى شعب يريد حاجته فوجد رجلاً من القوم في غنم له، فحمل عليه بالسيف فقال: لا إله إلا الله: فبدر فضربه ثُمَّ جاء بغنمه إلى القوم ثُمَّ وجد في نفسه شيئاً فأتى رسول الله (ص) فذكر ذلك له، فقال له النبي (ص ): ( أَلَّا شَقَقت عن قلبه، فقال: ما عسيت ان اجد، هل هو إلَّا دم أو ماء ؟ فقال النبي (ص) فقد أخبر ك بلسانه فلم تصدقه، قال كيف بي يا رسول الله ؟ قال : فكيف بلا إله إلا الله ؟ فقال فكيف بي يا رسول الله ؟ فقال: وكيف بلا إله إلا الله ؟ حتّى تمنيت أن يكون ذلك اليوم مبتدأ إيماني )(٢٠).

قال البغوي : ( في الحديث دليل على ان المور الناس في معاملة بعضهم بعضاً إنما

تجري على الظاهر من احوالهم دون باطنها، وان من اظهر شعار الدين أجري عليه حكمه، ولم يكشف عن باطن امره) (^+). وايضاً قد علم الرسول (ص) ان المنافقين كاذبون، وحقن دمائهم بالظاهر ولم يحكم عليهم بالقتل، مع العلم بكذبهم، ولكنه إنما حكم على الظاهر، وتولى الله عز وجل السرائر، لأن فتح هذا الباب يؤدي إلى ان لا يحفظ ترتيب الظواهر، ولئلا يكون لحاكم بغير الظاهر.

# ٥ - توعية الناس ومنعهم من اتباع الهوى:

لقد دأبت الفرق المنحرفة عن هدي الله وسنة نبيه (ص) على تكفير مخالفيها، وجعل التكفير وسيلة للانتقام من المخالفين، وإشهاره سيفاً مسلطاً على رقابهم، مما ادى إلى انتشار التكفير ورواج سوقه، وهو فرع من الجهل، وعدم الهدي بهدي الإسلام، لذا يجب توعية الناس لئلا ينجرفوا مع هؤلاء الضالين البعيدين كل البعد عن الدين الإسلامي واصوله.

يقول ابن تيمية: (ومن البدع المنكرة تكفير الطائفة غيرها من طوائف، واستحلال دمائهم واموالهم ....) (٢٩٤).

# ٦- وضع رقابة مشددة على وسائل علام:

إن من اهم اسباب انتشار التكفير، ووقوع كثير من المسلمين في المكفرات، وطعن في الدين هي ما تقوم به وسائل الاعلام وغيرها، لذا وجب وضع رقابة وقوانين مشددة على هذه الوسائل الاعلامية لمنعها من نشر وبث الموبقات التي يرتكبها البعض بقصد اثارة حمية الشباب المسلم، من خلال جلبهم للأدعياء الذين ليس لديهم دراية في فهم، وتنزيل النصوص

الشرعية، والقواعد العلمية على واقع ما، فتحقيق المناط أمر لا يحسنه كل احد، وهو الميدان الذي يتمايز فيه العلماء عن الادعياء، وهؤلاء الاصاغر يفتون في مسائل وقف عندها الاكابر من اهل العلم، وبها يتصدرون المجالس، والاذاعات، والفضائيات، وغيرها من وسائل الاعلام. فلا يجد الشباب لفرط الجهل وعدم الوعي وسيلة للتغيير إلا عن طريق العزلة عن مجتمعه لما شاع فيه من المنكر، أو تكفيره لما وقع فيه البعض من الموبقات أو سُكت عنها، مما يؤدي إلى ظهور تيار عكسي مخالف مما يؤدي إلى ظهور تيار عكسي مخالف الشريعة الله وتعاليمه، ولسنة نبيه (ص).

# ٧ - الرجوع إلى العلماء والمراجع المتخصصين غير المتعصبين:

ق ال تعالى (( وَ مَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاَّ رِجَالاً ثُوحِي إِلْدَهِمْ فَاسْلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُ ونَ)) الانسام الله وقال تعالى: (( وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُ وا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللهِ خَيْرُ لِمَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا وَلا يُلَقَّاهَا إِلَّا الصَّابِرُونَ)) المسمس ١٠٠٠.

بعض الناس لايفرقون بين العالم، وبين القاص الواعظ، ولا بين طالب العلم، والعالم، فالكل عنده علماء يستقتيهم ويأخذ عنهم، بل قد يرون أن الواعظ كثير الكلام كثير العلم، بل قد يرون بعضهم اعلى درجة من العالم، لأن العَالِم قليل الكلام.

والبعض الآخر من يتوهم أن العلماء هم هؤلاء الذين يخوضون في الاحداث، ويتكلمون فيها بما يسمونه فقه الواقع بلا هدى أو بصيرة، أو معرفة حقَّة.

والمسلم بحاجة ماسة إلى معرفة صفة العالم، كما بينها الله تعالى في كتابه الكريم فقال (( هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأُمًا الَّذِينَ في

قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّ اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُوا الأَلْبَابِ) (العمران/٧) .

فالعالم الحق من صفاته التي قررقا القرآن الكريم انه يرد الآيات المتشابهة إلى الآيات المحكمة، ولا يتبع المتشابه، وهذه الصفة مما يميز اهل الحق والهداية عن اهل الضلال والهوى.

وقد جاء في الحديث عن عائشة قالت : (تلا رسول الله هذه الآية (( هو الذي انزل عليك ..)) قالت : قال رسول الله فإذا الذين يتبعون ما تشابه منه فاولئك الذين سمى الله فاحذر هم) (٥٠٠).

وقال تعالى مبيناً صفة اخرى من صفات العلماء، وهي الخشية من الله، صفة يورثها العلم به سبحانه وتعالى { قُلْ آمِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُوْمِنُواْ إِنَّ اللّه مِن قَبْلِهِ إِذَا يُثْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ النَّذِينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُثْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ سُحَدًا } وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ لِلأَذْقَانِ سُحَجًا } وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعُدُ رَبِّنَا إِن كَانَ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَخِرُونَ لِللّافَاءَ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ وَقَالَ ايضاً عَنْهُورًا ) إِنْ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ اللّهُ وَيَعْوِلُ ) إِنْ اللّهُ عَزِيزٌ اللّهُ عَذِيزٌ إِنْ اللّهَ عَزِيزٌ إِنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللهُ الللهُ الللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ال

فالعالم من صفاته الزهد في الدنيا، الراغب في الأخرة، البصير بأمر دينه، فعلمهم ليس بتطويل العبارة، ولا كثرة الكلام، اوكثرة الرواية، عن عبد الله بن مسعود قال: (ليس العلم من كثرة الحديث، ولكن العلم من الخشية) ('°).

ومن صفاتهم ايضا انهم يرون الحق والهداية في اتباع ما انزل الله فلا يتبعون الحراي، ولا يتخذونه اصلاً لهم، قال تعالى ((وَأَنَّ هَذَا صِرَ اطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ السُّ بُلَ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ)) {الأنعام ١٠٣].

وقال رسول الله (ص) : (ان الله لا يقبض

العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى اذا لم يترك عالماً، اتخذ الناس رُءُوساً جُهالاً فسُئِلوا فأفتوا بغير علم، فضلًوا وأضلُّوا ) (°°) وهؤلاء هم الجهال الذين عناهم الرسول (ص) في قوله، وحذر منهم، ومن اتخاذهم مرجعاً للسؤال والفتوى والحكم قال زريك : سمعت الحسن يقول: (الفتنة اذا اقبلت عرفها كل عالم، وإذا ادبرت عرفها كل جاهل) (°°). فهذه صفات العلماء الذين يُرجع اليهم لمعرفة الاحكام، وهم الذين يستطيعون الافتاء عند نزول النوازل، وعند الفتن والحوادث يعرفون الفتنة اذا اقبلت ويحاولون السيطرة عليها ومنعها من الانتشار، فعلمهم في صدور هم آيات بينات، فهم على من دينهم قال تعالى (( بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صَنْدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا ۗ الظَّالْمُونَ)) {العنكبوت/٤٩}

#### الخاتمة

توصلت الباحثة من خلال خوضها، وبحثها في هذا الموضع المهم والخطير إلى مجموعة من النتائج وهي:

ا ـ نشات العقيدة التكفيرية في المجتمع الإسلامي على يد الخوارج التي عدّت اول حركة تكفيرية عرفها التاريخ الإسلامي .

٢- أن حرب الإمام علي (عليه السلام)
 للخوارج لم تكن حرباً على افراد، بل كانت حرباً على طراز خاص من التكفير.

٣- استنارت المرجعية الدينية بما فعله الإمام (عليه السلام) مع الخوارج وانتهجت منهجه في التصدي لهذه الفرقة المجرمة التي نواجهها اليوم (الدواعش) وأصدرت فتواها بالجهاد الكفائي.

٤ - إن خطورة هذه الظاهرة تستدعي إلى وقفة

جادة للبحث عن وسائل للقضاء على هذا المرض الخطير قبل استفحاله في المجتمع الإسلامي، وما تستتعبه من قتل و تمزيق لوحدة الصف الإسلامي.

٥-أن حكم التكفير حق لله ولرسوله ( ص)، فتكفير المسلم بدون مكفر حرام، وقد اكد الرسول (ص) أن من كفر مسلماً فقد كفر

7- يبدأ علاجنا لهذه الفتنة بإدراكنا لخطورتها، والوقوف على اسبابها، والرجوع إلى منهج الرسول (ص) واهل بيته (عليهم السلام), قال تعالى ((وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الأَمْنِ أَو الْخَوْفُ أَدْاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَّا مَا مُنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ وَإِلَى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ وَإِلَى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ وَإِلَى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَيطَانَ إلاَّ قَلِيلاً )) (النساء ١٩٠٨).

فقد امر الله تعالى المؤمنين حال تنازعهم بالرجوع إلى كتاب الله وسنة نبيه (ص) من خلال نشر العلم الصحيح الموروث عن الله ورسوله.

٧- تبين لنا ان التكفير هو حكم شرعي، لا يجوز ان يصدر فيه المسلم عن رأي او هوى،
 ولا يجوز شهر سيفه على المخالفين، واتخاذه وسيلة للإنتقام منهم.

٨- امرنا الله سبحانه وتعالى ورسوله الكريم (ص) من خلال النصوص الشرعية، بتصديق المسلم وقبول علانيته، والحكم بالظاهر، والاعراض عن التقحم في السرائر التي لا يطلع عليها إلا الله وحده، ولا يحكم عليها غيره سبحانه وتعالى.

9- ان خطورة التكفير تكمن ايضاً في انها تستتبع عدداً من الاحكام الدنيوية كمنع التوارث، والتفريق بين الزوجين، واهم من ذلك استباحة الدماء والاعراض وغير ذلك من الاحكام.

١٠ - من اهم وسائل علاج التكفير، هو عدم

#### الهوامش

- (۱) ينظر : لسان العرب، ٥ / ٤٦ ١ ـ ١٤٧، والمفردات في غريب القرآن، ٤٨٤.
  - (٢) الإحكام في اصول الاحكام، ١/ ٤٩.
- (٣) المفردات في غريب القرآن، ١٠٠، ولسان العرب،
   ٣٦ / ١٠٦ .
  - (٤) شرائع الإسلام، جعفر بن حسن الحلي، ٢/١٤.
- (٥) رياض المسائل، علي بن محمد الطباطبائي، ٧٩.
  - (٦) تاج العروس وجواهر القاموس،٤١٣/١٤.
  - (۷) رواه البخاري، في باب الادب ۱۰ /۱۶.
    - (٨) المفردات في غريب القرآن، ٢١٧.
- (٩) ينظر: بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ٧/ ١٣٤، والبحر الرائق شرح كنز الدقائق، ٥/ ١٢٩.
  - (١٠) ينظر :الجامع لاحكام القرآن، ٥/ ٣٣٩.
- (١١) رواه البخاري في باب الادب، حديث رقم ٦١٠٣.
  - (١٢)إحكام الاحكام شرح عمدة الاحكام، ٧٦/٤.
- (١٣) اخرجـه البخــاري في كتــاب الادب باب من كفر الخاه بغير تأويل فهو كما قال، حديث رقم ٦١٠٣.
- (١٤) اخرجه البخاري في كتاب الادب، باب من كفر الخاه بغير تأويل فهو كما قال، حديث رقم ٦١٠٥ ومسلم في كتاب الأيمان باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه .
- (١٥) أخرجـه مسلم في كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن، حديث رقم ١٨٤٨.
- (١٦) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب علامات النبوة، حديث رقم ٢٠٦، ومسلم في كتاب الإمارة، باب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن ١٨٤٧
- (۱۷) اخرجه البخاري في كتاب العلم باب الانصات للعلماء حديث رقم ۲۲۱، ومسلم باب بيان معنى قول النبي (ص) لا ترجعوا بعدي كفاراً، حديث ٦٥.
  - (١٨) الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ٢٨٢/٢.
    - (19) درء تعارض العقل والنقل، ١/ ٢٤٢.
    - (٢٠) الاقتصاد في الاعتقاد، ٢٢٣ ٢٢٤.
  - (٢١) فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة، ١٢٨.
    - (٢٢) إيثار الحق على الخلق، ٤٠٢.

الغلو في الدين لما له من خطورة على المجتمع الإسلامي، فقد كان من اسباب هلاك الامم من قبلنا، لذا فأن منهاج الدين الإسلامي وسبيله هو السماحة، والتيسير، وترك التشدد في حدود ما جاء به الشرع.

1 1 - وايضاً من وسائل علاج التكفير هو التفريق بين الكفر والمعصية، وبيان ان من ثبت اسلامه بيقين لا يحكم بكفره إلا بيقين وحجة، فلا يكفي مجرد الظن، والقول، والزعم والنقل للخبر من دون تحقق ذلك بقيناً.

11- أن توعية الناس ومنعهم من اتباع الهوى، ورجوعهم إلى العلماء، والمراجع المتخصصين غير المتعصبين، كلها وسائل تساعد للقضاء على هذه الفتنة التي ادت إلى ظهور تيارات مخالفة للشريعة الإسلامية.

17 - ومن وسائل علاج التكفير ايضاً وضع رقابة على وسائل الاعلام ؛ لأنها من الاسباب المهمة لإنتشار التكفير، والطعن في الدين، واثارة حمية الناس وخاصة الشباب من دون وعى ودراية.

3 ا-الإرهاب هو حالة عرضية لكن المشكلة تكمن في التطرف الذي يفضي الى التكفير، فالتطرف هو حالة هذيان منظمة يسعى فيه التطرف إلى تشويه كل معالم الحضارة الإسلامية مما شوه، أو أوقع الإسلام ووضعه في دائرة الاتهام وبما يعرف الان عند الغرب بإسلامي كوبيا.

- (٢٣) تاريخ الطبري، ٤ / ٦٣.
- (۲٤) الكافي، ٢/ ٢٠٥، ح ٦
- (٢٥) التكفير من منظور الامام علي (عليه السلام) الخوارج انموذجاً، ١٣.
- (٢٦) الامام علي (عليه السلام) قدوة وأسوة، ٢٠٠
  - (۲۷) صحيح البخاري، ح ٣٦١٠.
- (۲۸) سنن ابي داود، ٤/ ٢٤٣، ح ٧٦٥, اعدام الورى، ٩٢/١.
- ( ٢٩) الإمام علي ( عليه السلام ) قدوة وأسوة، ٢٢٤ .
- ينظر : فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ( 70)
- (٣١) اخرجه احمد في مسنده، ٣/ ٣٥١، حديث رقم، ١٨٥١، والنسائي في كتاب مناسك الحج، باب التقاط الحصى، حديث رقم ٣٠٥٧، وابن ماجة في كتاب المناسك باب قدر الحصى الرمي حديث رقم ٣٠٥٧، وابن حبان، ١٨٣/٩، والحاكم، ١/ ٤٦٤.
- (٣٢) اخرجه مسلم في كتاب العلم، باب هلك المتنطعون، حديث رقم ٢٦٧٠.
- (٣٣) اخرجه احمد في مسنده, حديث رقم ٢١٠٧.
- ۱۰۰/۹ فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ۹/ ۱۰۰ -1.71
- (٣٥) اخرجه البخاري في كتاب العلم، باب ما كان النبي (صلى الله عليه واله وسلم) يتخولهم حديث رقم ٢٩، ومسلم في كتاب الجهاد والسير، باب في الامر بالتيسير وترك التنفير، حديث رقم ١٧٣٤.
- (٣٦) اخرجه البخاري في كتاب الايمان باب الدين يسر حديث رقم ٣٩، ومسلم في كتاب صفة القيامة والجنة والنار حديث رقم ٢٨١٠.
- (٣٧) اخرجه البخاري في كتاب الجنائز ، باب التشديد في النياحة حديث رقع ٩٣٤.
- (٣٨) اخرجه البخاري في كتاب الادب، باب اثم من لا يأمن جاره بواقيه، حديث وقع ٢٠١٦.
- (٣٩) اخرجه مسلم في كتاب الايمان باب قول النبي ( صلى الله عليه واله وسلم ) من غشنا فليس منا حديث رقم ١٠٠٠.
  - ( ٠ ٤ )مجموع الفتاوي، ٧/ ٦٧٦.
- ( ٤١ ) ينظر : كتاب الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته، ٣٨٨.

- (٤٢) سير أعلام النبلاء، ١٥ / ٨٨ .
- (٤٣) اخرجه البخاري في كتاب الفتن باب قول النبي (صلى الله عليه واله وسلم) سترون حديث رقم ٧٠٥٦.
  - (٤٤) مذكرة التكفير وضو ابطه، ٣٥.
  - (٤٥) رواه البخاري حديث رقم ٣١٩.
    - (٤٦) شرح الطحاوية، ١/٣١٣.
- (٤٧) التبيان في تفسير القرآن ،٣/ ٢٩٠- ٢٩١، ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، تحقيق : احمد حبيب قصير العاملي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت .
  - (٤٨) شرح السنة، ٧٠/١.
  - (٤٩) مجموع الفتاوي، ٧/ ٦٨٤.
    - (٥٠) سنن الدارمي، ٣٠٢.
- (٥١) اخرجه الطبراني في المعجم الكبير، ٩ / ١٠٥، حديث رقم ٨٥٣٤.
- (۵۲) اخرجه البخاري في كتاب العلم باب كيف يقبض العلم حديث رقم ۱۰۰.
- (٥٣) اخرجه البخاري في التاريخ الكبير، ٢٢١/٤، وابن سعد في طبقاته، ٧/ ٦٦٦، وابنو نعيم في الحليمة، ٢٤/٩

#### المصادر:

- (۱) الإحكام في اصول الاحكام، سيف الدين ابي الحسن علي بن محمد الأمدي، مؤسسة الحلبي، للنشر والتوزيع، القاهرة ١٣٧٨هـ ١٩٦٣م.
- (٢) اعلام الورى، الفضل أبو الحسن الطبرسي القمي، تحقيق: مؤسسة اهل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث، ط١، قم المقدسة، ١٤١٧هـ
- (٣) الإمام علي (عليه السلام) قدوة وأسوة، السيد محمد تقي المدرسي، مكتب اية الله المدرسي، ط١، د.ت
- (٤) إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات ابن الوزير، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ١٩٨٧ م .
- (°) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، علاء الدين البو بكر بن مسعود الحنفي الكاساني، ط١،

- المكتبة الحبيبية كاسي رودحاجي باكستان 12.9
- (٦) البحر الرائق شرح كنز الدقائق، ابي البركات عبد الله بن احمد بن محمود بن نجيم المصري، تحقيق : زكريا عميرات، ط١، دار الكتب العلمية، ١٤١٨ه.
- (٧) تاريخ الطبري، محمد جرير الطبري، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٢، دار المعارف، مصر، د. ت .
- (٨) التكفير من منظور الإمام علي (عليه السلام) الخوارج انموذجاً، بحث د. عامر عبد الأمير حاتم، ٣٠٦ كلية التربية، د.ت
- (٩) تساج العروس وجواهر القاموس، محمد علي مرتضى الزبيدي، مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.
- (١٠) التاريخ الكبير، محمد بن اسماعيل البخاري، دار الفكر للطباعة، بيروت لبنان، دت.
- (١١) التبيان في تفسير القرآن ، ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، تحقيق : احمد حبيب قصير العاملي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.
- (۱۲) الجامع لأحكام القرآن، ابو عبد الله محمد بن احمد القرطبي، دار الكتب، مصر ۱۳۵۹هـ، ۱۹۶۰م
- (۱۳) درء تعارض العقل والنقل، احمد عبد السلام، تحقیق : محمد رشاد سالم، ط۱، جامعة محمد بن سعود، الریاض، د.ت .
- (١٤) رياض المسائل، علي بن محمد الطباطبائي، ط١، تحقيق ونشر مؤسسة ال البيت، ١٤١٨هـ
- (١٥) سنن ابي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تعليق : احمد سعد علي، ط١، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٩٥٢م.
- (١٦) سنن ابن ماجة، ابو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت لبنان، دت .
- (۱۷) سنن الدارمي، عبد الله بن الرحمن بن الفضل بن بهرام، مطبعة الاعتدال، دمشق، د.ت.
- (۱۸) سنن النسائي، احمد بن شعيب، ط۱، دار الفكر للطباعة والنشر، ۱۳۶۸هـ
- (۱۹) سير اعلام النبلاء، محمد بن احمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وحسين

- الاسد، منشورات مؤسسة الرسالة، ط٩، بيروت \_ لبنان، ١٤١٣هـ.
- (٢٠) شرائع الإسلام، جعفر بن الحسن الحلي، ط٤، دار الاستقلال، ١٤١٥هـ
- (٢١) شرح العقيدة الطحاوية، ابو جعفر الطحاوي ط ٨، المكتب الإسلامي، د.ت.
- (۲۲) الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ابو الفضل عياض اليحصبي، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.
- (٢٣) صحيح البخاري، محمد بن اسماعيل البخاري، طبعت الاوفست عن طباعة دار الطباعة العامرة باستنبول، ١٤٠١هـ.
- (۲٤) صحيح مسلم، ابو الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري، دار الفكر بيروت دت.
- (۲۰)الطبقات الکبری، ابن سعد، دار صادر، بیروت – لبنان، دت
- (٢٦) فتح الباري في شرح صحيح البخاري، احمد بن علي بن حجر بن الفضل العسقلاني، دار المعرفة، بيروت ١٣٧٩هـ
- (۲۷) كتاب الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله و درجاته، ابو عبيدة القاسم بن سلام، تحقيق : ناصر الدين الالباني، ط ۲، المكتب الإسلامي،
- (۲۸) لسان العرب، ابي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، ط۱، دار احياء التراث العربي، الناشر، ادب الحوزة، ۱٤٠٥هـ.
- (٢٩) مجموع الفتاوى، ابن تيمية، طبعة مجمع الملك فيصل لطباعة المصحف الشريف،
- (۳۰) مذكرة التكفير وظوابطه، محمد بن عمر باز مول
- (۳۱) مسند احمد بن حنبل، احمد بن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني، مطبعة دار صادر، بيروت لبنان، د.ت .
- (٣٢) المعجم الكبير، محمد بن جرير الطبري، دار الفكر للطباعة والنشر، ١٤١٥ هـ
- (٣٣) المفردات في غريب القرآن، الحسين بن محمد المعروف بالراغب الاصفهاني، اعده النشر واشرف على الطبع: محمد احمد خلف الله، مكتبة الانجلو المصرية، د. ت.

# Takfiri Thought Headwaters And Processors – study in the light of Quran and Sunnah

#### Dr. Mayas Dheyaa Baqer

#### Abstract

Islamic Sharia (religious law) is objective and universal. Islam is the perfect religion which is applicable for every place and every age due to its flexibility and just laws.

The present research tackles a very important and crucial issue, manly, Takfeer .this is a disease which has inflicted the nation since the dawn of Islam.

The research falls into three sections.

the first section is about takfeer: its definition and classification

The second section touches upon the sources of the takfeeri ideology.

the third section explains the ways and methods of dealing with this ideology.

# حكم الجهاد في النص القرآني

## حسين خليل ابراهيم (\*)

#### المقدمة

يعد القرآن الكريم أهم مصدر من مصادر التشريع الإسلامي عند الفقهاء والباحثين في أحكام الشريعة، ولذا فإن البحث في الدليل القرآني عن أي حكم تكليفي أو وضعي يعد الأهم في هذا الباب لتواتر النص القرآني وقطعية صدوره عن المشرع الحكيم.

ولما لموضوع الجهاد من أهمية وخطورة بالغة في الشريعة؛ كونه يمتد في بعض مفرداته للقتل والقتال إذ يتعرض إلى الأنفس والأعراض والأموال والمقدسات، وإلى موارد أخرى مهمة وحساسة، حرص الشارع المقدس أشد الحرص على حفظها وحمايتها وعدم تجاوزها إلا بالحق، قال تعالى: (... من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً...) المائدة: ٣٢

من هنا تظهر أهمية البحث في الدليل

القرآني لموضوع بالغ الأهمية كموضوع الجهاد، والذي تناوله كثير من الفقهاء والعلماء، فاختلفت آراؤهم في حكمه، تبعاً لتعدد قرآءاتهم للنص الديني القرآني أو الروائي.

حاول هذا البحث التعرف على حكم الجهاد من خلال استعراض أكثر الآيات القرآنية التي تناولت موضوع الجهاد، والقتال بصورة خاصة، عبر عملية استقصائية لأكثر الآيات التي لها علاقة بمورد البحث.

واشتمل البحث على مطلبين:

تناول المطلب الأول تعريف الجهاد وانواعه وآراء الفقهاء فيه.

وأما المطلب الثاني فقد تضمن عرضاً للآيات المستدل بها على الجهاد الابتدائي، ثم عرض الآيات التي يمكن أن تكون دلي الأعن كون الجهاد في الإسلام دفاعي، كمحاولة لمعرفة الموقف الاسلامي تجاه حكم الجهاد من خلال

<sup>(\*)</sup> م.م. كلية الامام الكاظم (عليه السلام) للعلوم الاسلامية الجامعة

إلقاء نظرة عامة على كل، أو أكثر الآيات التي تناولت هذا الموضوع، أو التي لها صلة به والله الهادي الى سبيل الرشاد.

### المطلب الأول ـ الجهاد وأنواعه

### تعريف الجهاد

الجهاد لغة: مأخوذ من الجهد والجهد، وهو الوسع والطاقة. والجهاد: هو المبالغة، واستفراغ ما في الوسع والطاقة من قول أو فعل. (١)وشرعاً: بذل النفس وما يتوقف عليه من المال في محاربة المشركين أو الباغين على وجه مخصوص، أو: بذل النفس والمال والوسع في إعلاء كلمة الإسلام وإقامة شعائر الإيمان. (١)

#### أنواع الجهاد

قد يطلق الجهاد على مجاهدة النفس وتهذيبها لتحصيل الكمالات والقرب من الله (والذين جاهدوا فينا لنهديهم سبلنا...) العنكبوت: ٦٩، وهو مصطلح متداول عند علماء الأخلاق.

وقد يطلق الجهاد على مقارعة العدو الخارجي، إذ قد يكون هذا الجهاد بالكلمة: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر». (")

أو بالمال والنفس (وجاهدوا بأموالكم وانفسكم في سبيل الله...) التوبة: ٤١.

و قد قسم الفقهاء الجهاد بالمعنى الشرعي، والذي يعني مجاهدة الكفار والمشركين والبغاة، على قسمين:

### الأول ـ الجهاد الدفاعي

والمراد به: بذل الطاقة والوسع، دفاعاً عن الدين والنفس والعرض والمال، وذبّاً عن الوطن

والحرية، وذوداً عن الشرف والاستقلال. وقسموا الجهاد الدفاعي على قسمين:

أولاً - الدفاع عن حوزة الإسلام

#### ويكون في حالتين: الحالة الأولى:

فيما لو غشي بلاد المسلمين أو ثغور ها عدو يخشى منه على بيضة الإسلام، فيجب عليهم الدفاع بأية وسيلة ممكنة، من بذل الأموال والأنفس.

فإنه في هذه الحالة يكون دفعاً لعدو مداهم ومهاجم فعلاً لبلاد المسلمين.

الحالة الثانية: لو خيف على حوزة الإسلام من الاستيلاء السياسي والاقتصادية، المؤدي الى التبعية السياسية والاقتصادية، ووهن الإسلام والمسلمين، حينها يجب الدفاع بالوسائل المشابهة، والمقابلة السلبية، كمقاطعة امتعتهم وبضائعهم، الى غير ذلك من أنواع المقاومة التي تختلف باختلاف أنواع الاستيلاء، واختلاف الظروف والمقتضيات وفي هذه الحالة يكون دفعاً للمقدمات الموجبة لاستيلاء العدو على مقدر ات بلاد المسلمين. (3)

# تُانياً - الدفاع عن النفس والعرض والمال والمقدسات

والأدلة على مشروعية الجهاد الدفاعي كثيرة، منها:

قوله عز وجل: (اذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وان الله على نصر هم لقدير) الحج ٣٩

وقول النبي (ص): (من قتل دون عياله فهو شهيد)(٥) (من قتل دون ماله فهو شهيد)(١) (مـن قتل دون مظلمته فهو شهيد)(٧) (إن الله

ليمقت العبد يُدخل عليه في بيته فلا يقاتل)(^)

وهذا النوع من الجهاد مما تقتضيه طبيعة الحياة والفطرة، ويحكم به العقل السليم، وعلى ذلك كل المذاهب والتوجهات والمدارس الحقوقية والسياسية والاجتماعية.

#### الثاني ـ الجهاد الابتدائي

لم يرد مصطلح الجهاد الابتدائي في النصوص الشرعية، ولا في كلمات المتقدمين من الفقهاء، وإنما استعمله الفقهاء في الأونة الأخيرة، وأرادوا به حسب ما تفيد عباراتهم مجاهدة العدو ابتداءً لمبررات مشروعة، سنأتي على بيان أهم هذه المبررات.

وقد عبروا عنه بمصطلحات أخرى، مستقاة من الأيات والروايات، ومستنبطة من بعض المبررات والمسوغات لهذا الجهاد.

فقد اصطلحوا عليه بما يسمى بجهاد الدعوة؛ لكون الغرض منه دعوة الكفار والمشركين للإسلام، يفهم ذلك من تعريف الشيخ الطوسي (٢٠٤ هـ) من الإمامية، بأنه: (جهاد الكفار الذين لم تبلغهم الدعوة، بعد دعائهم الى الإسلام)(1) لقول النبي (ص) لأمير المؤمنين (ع): (يا علي لا تقاتلن أحداً حتى تدعوه الى الإسلام)(1)

وما عرّف به السمرقندي الحنفي (٣٩هـ): (أما تفسير الجهاد: فهو الدعاء الى الدين الحق، والقتال مع من امتنع عن القبول، بالمال والنفس)(١١)

#### حكم الجهاد الإبتدائي عند الفقهاء

أكثر فقهاء المسلمين ذهبوا إلى مشروعية الجهاد الابتدائي(١٠) إلا أن أكثر فقهاء الإمامية اشترطوا وجود الإمام المعصوم (ع) في الجهاد الإبتدائي لروايات لهم في ذلك، فليس لأحد القيام بالجهاد الابتدائي إلا بحضور الإمام المعصوم(ع)، أو من ينصبه لهذا الأمر (١٠)

وذهب أكثر فقهاء السنة الى مشروعية الجهاد الابتدائي، وأما الحنابلة منهم فإنهم يرون إمكان الجهاد الابتدائي مع كل أمير برّ أو فاجر، إذ يروي السرخسي (٤٨٣ هـ) من علمائهم، مستدلاً على ذلك بما نسب للنبي (ص): (الجهاد مع كل أمير، والصلاة خلف كل إمام، والصلاة على كل ميت) وكذلك قوله: (الجهاد مع كل أمير، أي عادلاً كان أو جائراً، فلا ينبغي للغازي أن يمتنع من الجهاد معه)(١٤)

وروى البهوتي (١٠٥١ هـ) كذلك: (الجهاد واجب عليكم مع كل أمير براً كان أو فاجراً) (١٠٥ وقد أو لو عرف بالغلول، وشرب الخمر) (٢١) وقد أوردوا عدة أحاديث بهذا المضمون، ذكر الألباني خمسة منها، ثم ضعفها جميعاً (١٠).

وورد تضعيف هذا الحديث كذلك في فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء(١٨).

إلا أن بعض الفقهاء المتأخرين رأوا عدم مشروعية الجهاد الابتدائي، واستدلوا على ذلك بالآيات والروايات وسيرة النبي (ص)، حيث ذهبوا إلى أن الجهاد في الإسلام كلّه دفاعي.

فمن الإمامية: الشيخ محمد مهدي شمس الدين، السيد محمد حسين فضل الله(١٩).

ومن السنة:الشيخ محمد سعيد رمضان

البوطي، محمد عبد الله در از، وو هبة الزحيلي (۲۰). ويمكن إجمال أقوال فقهاء المسلمين بخصوص الجهاد، فبالرغم من إتفاقهم على

وجوب الجهاد الدفاعي، إلا أنهم اختلفوا في حكم الجهاد الإبتدائي إلى عدة آراء، خلاصتها:

ا ـ وجوب الجهاد؛ لرفع فتنة الكفر و الشرك، والدعوة لدين الحق ولـ و كان ذلك بالقوة (أكثر السنة).

٢- وجوب الجهاد الإبتدائي بشرط وجود الإمام المعصوم عليه السلام (أكثر الإمامية).

٣- كل من تصدى له، حتى لوكان الإمام فاسقا أو شاربا للخمر أو سارقا (الحنابلة).

٤- الجهاد في الإسلام هو جهاد دفاعي وليس ابتدائيا (بعض المتأخرين من الإمامية والسنة).

ومن مراجعة آراء الفقهاء القائلين بوجوب الجهاد الإبتدائي أو الدفاعي، نجد أن هنالك تداخلاً واتفاقاً في بعض الأراء من حيث المحتوى والمضمون، وإن اختلفت التسمية الاصطلاحية.

فإذا ما نظر الى مبدأ الشروع بالمواجهة العسكرية، فيمكن أن تسمى هذه الحرب ابتدائية وهذا الجهاد ابتدائي، وإذا ما نظر الى هذه الحرب نفسها من مبادئها الموضوعية واسبابها، فقد يطلق عليها اصحاب نظرية الجهاد الدفاعي بالحرب الدفاعية.

فيكون الرأي المشهور لدى علماء السنة هو مشروعية الجهاد الإبتدائي، أما الحنابلة فإنهم يرون إمكانه مع كل أمير وإمام برّ أو فاجر. ولكن هنالك عدداً من العلماء المتأخرين للإمامية والسنة يرون ان الجهاد في الإسلام دفاعي، ولا مشروعية للجهاد الابتدائي، كما تقدم.

#### المطلب الثاني ـ الآيات الدالة على الجهاد

يبدو أن البحث عن دليل أي حكم، دون الرجوع الى الجو العام الحاكم على أي مذهب أو مدرسة فكرية، سيعطي صورة مجتزءة غير متكاملة عن ذلك الحكم؛ وذلك لأن الوصول إليه (الحكم) سيتم عبر النظر الى الدليل الجزئي الخاص بغض النظر عن الدليل الكلي العام الحاكم على ذلك المذهب وللوصول الى الجو العام الحاكم علينا تتبع القرائين المولدة لهذا الجو، الذي يتضح بشكل أكبر كلما از دادت القرائن.

أما كيفية تجميع هذه القرائن فهو يتم من خلال النظر الى الشواهد الدالة على المباديء، والمناهج، والأهداف العامة، المقوّمة لذلك المذهب الفكري. والتي يمكن أن تعد خطوطاً عريضة وأركاناً وركائز لذلك المذهب.

وبعد التوصل الى الجو العام، فإنه يمكن أن يكون: حاكماً، أو قرينة، أو مبيناً، أو مخصصاً، أو مقيداً، لأدلة الأحكام الجزئية الخاصة، هذا فيما لو كان الحكم الجزئي غير مستفاد من دليل قطعي، كأن يكون نصمًا بيّناً واضحاً على ذلك الحكم، فهنا لا سبيل لحكومة الجو العام على الدليل الصريح الذي يفيد حكماً معيناً؛ وذلك لعدم وجود احتمال آخر على ذلك الحكم، كونه دليلاً قطعياً لا يحتمل إلّا وجهاً واحداً. أما إذا كان الحكم الجزئي قد تحصّل من دليل ظاهر أو مجمل، فهنا يمكن للدليل العام (حكومة الجو العام) أن يرفع موضوع الحكم، أو يكون قرينة صارفة لذلك الظهور المستفاد من الدليل الجزئي الخاص، أو يكون مبيناً لذلك الدليل الخاص المجمل، أو مخصصاً لذلك الدليل الجزئى المستفاد عمومه من الأدلة اللفظية، أو

مقيداً له إذا كان الدليل الجزئي قد افيد اطلاقه من الأدلة العقلية

ولذا فسيتم في المرحلة الأولى عرض الأيات المتعلقة بأدلة القائلين بوجوب الجهاد الإبتدائي، ثم ننتقل في المرحلة الثانية إلى تجميع القرائن من خلال النظر الى جميع الأيات التي لها علاقة بموضوع الجهاد لاستكشاف الجو العام للشريعة الإسلامية؛ حتى تكون النظرة الى هذا الحكم قد استوعبت الموضوع بصورة أشمل.

فقد استدل القائلون بوجوب الجهاد الابتدائي بمجموعة من الآيات الكريمة، ولعل أبرز هذه الآيات:

 اـ (قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الاخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يدهم و هم صاغرون) التوبة ٢٩.

٢- (فإذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتمو هم وخذو هم واحصر و هم و العمد الهم كل مرصد التربة ...

٣- ( فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب) مصدنا.

٤- (يا ايها الذين امنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة...) التوبة ٢٣٠.

وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله...) البقرة ١٩٣٠.

و هذه الأيات - وغير ها - بما تحمل من عمومات، يستدلون بها على وجوب مقاتلة الكفار والمشركين.

ولكن يمكن أن يقال: إن الآيات بعمومها قد تدل على المدّعى، هذا اذا لم يوجد أي مخصص لهذه العمومات، أو يحتمل وجوده على الأقل، فإن أمر القتل والقتال أمر في غاية الخطورة،

ولا سيما بعد إيلاء الدين الإسلامي أهمية خاصة وحرمة بالغة للدماء

ففي مقابل هذه الآيات المستدل بها على وجوب الجهاد الإبتدائي، توجد آيات كثيرة تدل على كون جهاد الكفار والمشركين جاء على خلفية اعتدائهم أو تآمر هم، وتربصهم بالمؤمنين الدوائر أو خيانتهم ونقضهم للعهد، أو تظاهر هم على المسلمين بالاستعداد لمهاجمتهم والتعرض لهم عسكرياً أو ثقافياً، أو التعرض لمقدساتهم وأنفسهم وأموالهم وأعراضهم وأمنهم، أو مواجهتهم المسلمين بالتحشيد العلني؛ لأجل استئصالهم ومحو ذكر هم إن استطاعوا.

فإن هذه الآيات يمكن أن تكون مخصصة لعموم الآيات الآمرة بالقتال، ومفيدة لوجوب القتال الدفاعي الموجب لدرء هذه المخاطر القائمة، أو القادمة بعد ظهور مقدماتها الواقعية. وفضلاً عن هذه الآيات التي يمكن أن تعد مخصصة لعموم الآيات الآمرة بالقتال وصارفة له الى الجهاد الدفاعي، فإن هنالك من الآيات ما قد صرحت ودلّت دلالة واضحة على عدم قتال غير الظالمين المتجاوزين، والجنوح للسلم مهما كانت عقيدته، والتحاور معه بالحكمة والموعظة الحسنة، ودعوته الى كلمة سواء، والتعامل معه بالعدل، بل والبرّ به.

وإن هذه الآيات التي يمكن أن تعد مخصصة للعمومات لهي من الكثرة بمكان ما يجعل احتمال نسخها بعيداً؛ لأن النسخ في الشريعة إنما يرد لتغيير بعض الأحكام الجزئية التي ثبتت بآية أو رواية واحدة بسبب تغيير في الظرف الزماني أو المكاني أو الأحوالي، فلا يمكن ادعاء نسخ هذا العدد الكبير من الآيات الذي دل بمجموعه على أن الجهاد جاء في ظرف رد العدوان؛ لأن

نسخ الأكثر خلاف الحكمة.

ولذا فسنقوم بعرض بعض هذه الأيات التي يمكن أن تكون مخصصة للعمومات، مع بيان دلالتها على كون الجهاد في الشريعة الإسلامية جاء لغرض رفع العدوان أو دفعه، والدعوة للتعايش السلمي مع غير المسلمين، وسنقسم الأيات بحسب دلالتها على عدة طوائف: الأولى - الأيات الدالة على وجوب الجهاد للدفاع عن النفس والمال والعرض والمقدسات.

الثانية - الآيات الدالة على المقابلة بالمثل.

الثالثة ـ الآيات الدالة على جو از جهاد الكافرين بسبب نقضهم العهد.

الرابعة - الآيات الداعية الى السلم.

الخامسة ـ الأيات الدالة على التعايش السلمي واحترام الآخر.

الطائفة الأولى - الآيات الدالة على وجوب الجهاد للدفاع عن النفس والمال والعرض والمقدسات

١- (اذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وان الله على نصر هم لقدير الذين اخرجوا من ديار هم بغير حق الا ان يقولوا ربنا الله...) المع ٢٩ - ٠٠.

7- (ومالكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضيفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا اخرجنا من هذه القرية الظالم اهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصير ا)الساء ٥٠٠

٣- (الم تر إلى الملإ من بني اسرائيل من بعد موسى اذ قالوا لنبي لهم ابعث لنا ملكاً نقاتل في سبيل الله قال هل عسيتم ان كتب عليكم القتال الا تقاتلوا قالوا وما لنا ألا نقاتل في سبيل

الله وقد اخرجنا ومن ديارنا وابنائنا...) البقرة: ٢٤٦.

فهذه الأيات الثلاث تدل بشكل واضح على أن الأمر بالقتال إنما صدر لأجل تعرض المسلمين للظلم والإخراج من ديار هم، ما يعبر عنه اليوم بالتهجير القسري.

٤- (وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا وان الله لا يحب المعتدين واقتلوهم حيث ثققتموهم واخرجوهم من حيث اخرجوكم والفتنة الله من القتل...) البقرة: ١٩٠-١٩٠٠

٥- (وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام واخراج اهله منه اكبر عند الله والفتنة اكبر من القتل ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم ان استطاعوا ) البقرة ٢١٧.

والآيتان الرابعة والخامسة تشير الى وجوب مقاتلة من بدأ بالمقاتلة والاعتداء على المسلمين بإخراجهم من ديار هم وتجاوز هم على مقدساتهم بصدهم عن سبيل الله، واستمرار هم واصرار هم على هذا التجاوز (ولا يزالون يقاتلونكم) وعبرت الآية عن كل هذه التجاوزات والاعتداءات برالفتنة»، ولم تحصر معنى الفتنة بالكفر أو الشرك، كما فسره القائلون بوجوب الجهاد الابتدائي باستدلالهم بالآية والشرك، وذهبوا الى أن وجوب قتال الكفار والمشركين قائم ما دام هنالك كفر وشرك، حتى يكون الدين لله.

فإن عطف الآيات على بعضها يفسر لنا معنى الفتنة، الشامل لإزالة كل ألوان العدوان، ولا يحصره بالكفر والشرك وإن كان منها، فقد ذهب أهل اللغة الى أن من معاني الفتنة: الاختبار، والمحنة، واختلاف الناس بالآراء. (١٦) فيمكن أن يشمل معنى الفتنة كل هذه المصاديق، ولاسيما وأن كلمة «فتنة» في الآية

نكرة وردت في سياق النفي المفيد للعموم.

ويمكن أن يكون معنى (ويكون الدين لله) أي: قاتلوا المعتدين من الكافرين حتى تكون الغلبة للدين وأهل الدين وتكون كفتهم هي الراجحة، حتى لا يعاودوا الاعتداء والظلم، أمّا إذا توقفوا عن القتال فلكم أن لا تقاتلوهم وتجنحوا للسلم (فإن اعتزلوكم فلم يقاتلونكم والقوا اليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا) النساء: ٥٠٠٠ الله لكم عليهم سبيلا) النساء: ٥٠٠٠ الله كم عليهم سبيلا)

فالآيات السابقة قد دلت على جواز الجهاد دفاعاً عن النفس والمال والعرض والمقدسات، ويمكن أن يكون معنى الفتنة شاملاً لكل أنواع العدوان والبلاء والمحن والفتنة في الدين، ولم تشر الآية الى كون جهاد الكفار والمشركين هنا لجهة كونهم كفاراً أو مشركين، بل لكونهم ظالمين معتدين.

#### الطائفة الثانية ـ الآيات الدالة على المقابلة بالمثل

١- (وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم و لا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين) البقرة ١٩٠٠

٢ (فان قاتلوكم فقاتلوهم كذلك جزاء الكافر بن النور: ١٩١

٣- (وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم
 كافة واعلموا ان الله مع المتقين) التوبة ٣٦

٤- (الشهر الحرام بالشهر الحرام والحرمات قصاص فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم واتقوا الله واعلموا ان الله مع المتقين) البقرة ١٩٤٠.

فهذه الآيات تصرح بجواز مقاتلة من يقاتل المسلمين على نحو المقابلة بالمثل والقصاص وليس لأجل كفر هم أو شركهم ومواجهة العدوان بمثله، وبدرجة العدوان نفسه فإن قاتلوا كافة فيجب مقاتلتهم كافة، والآيات تنهى عن

التجاوز في رد العدوان (ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين) وإن جملة (لا يحب المعتدين) جملة خبرية تقرر عدم محبة الله للمعتدين دائماً، وهي ليست جملة انشائية تغيد حكماً معيناً حتى يحتمل في حقها التوقيت والنسخ.

وتؤكد أن عدم العدوان من صفات المتقين (واعلموا ان الله مع المتقين).

#### الطائفة الثالثة ـ الآيات الدالة على جواز جهاد الكافرين بسبب نقضهم العهد

الا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئاً ولم يظاهروا عليكم احد فأتموا اليهم عهدهم الى مدتهم ان الله يحب المتقين) التوبة .

فالآية تأمر بالوفاء بالعهد مع المشركين ما داموا لم ينقضوا عهدهم بالتخلف عن شروطه ولم يتآمروا على المسلمين، وتختم الآية بأن الله يحب المتقين، كإشارة على أن الوفاء بالعهد حتى مع المشركين من صفات المتقين، وأن الله يحب المتقين.

٧- (وان نكثوا ايمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا ائمة الكفر أنهم لا ايمان لهم لعلهم لعلهم لعلهم لعلهم لعلهم لعلهم ينتهون الا تقاتلون قوما نكثوا ايمانهم و هموا بإخراج الرسول و هم بدءُوكم اول مرة أتخشونهم فالله احق ان تخشوه ان كنت مؤمنين) التوبة: ١٢-١٠.

وهذه الآية تحث على قتال الذين نكثوا أيمانهم وعهدهم مع المسلمين، وطعنوا في الدين، فإذن بدء العدوان كان من الجهة الأخرى، فكان من الطبيعي أن يدافع المسلمون عن أنفسهم ومقدساتهم، وتؤشر الآية أن هذا القتال موجه لأئمة الكفر؛ لأنهم السبب المحرك لهذه الفتنة وإن استعانوا بمن دونهم، ومع ذلك

فإن الآية تعلل سبب قتال المقاتلة (لعلهم ينتهون) أي: رجاء أن يكفوا عن عدوانهم بنقضهم العهد والطعن في الدين، وإخراج الرسول، والبدء بهذا العدوان والتجاوز.

"- (الذين عاهدت منهم ثم ينقضون عهدهم في كل مرة و هم لا يتقون فأما تثقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون واما تخافن من قوم خيانة فأنبذ اليهم على سواء ان الله لا يحب الخائنين) الأنفال:٥٠ – ٥٠، (واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل تر هبون به عدو الله وعدوكم) الأنفان (وان جنحوا للسلم فأجنح لها وتوكل على الله انه هو السميع العليم وان يريدوا ان يخدعوك فان حسبك الله هو الذي ايدك بنصره وبالمؤمنين على الأتفال) الأنفان ٥٠ (يا ايها النبي حرض المؤمنين على القتال) الأنفان ٥٠ (يا ايها النبي حرض المؤمنين على القتال) الأنفان ٥٠ (يا ايها

تبين الآية أن هؤلاء الكافرين الذين نقضوا عهدهم مع رسول الله (ص) ليس لمرة واحدة، بل لعدة مرات، ما جعل أمر خيانتهم وخداعهم ظاهر، فبعد بوادر الخيانة والعدوان الظاهرة أمر النبي (ص) بدفع هذا العدوان قبل حلوله، بإعداد القوة لغرض إرهاب العدوّ، وفيه إشارة الى أن الإعداد للمواجهة إن كان يرهب العدو ويردعه عن الخيانة، ويجعله يستسلم رهبة من قوة المسلمين وليس رغبة في الاستسلام، فمع جنوحه للسلم القسري هذا، فإن الآية لا تأمر بقتالهم جراء نقضهم العهود مرة بعد أخرى وظهور الخيانة منهم، أو مقاتلتهم لمجرد كفر هم، بل تأمر النبي (ص) بالجنوح للسلم وقبول استسلامهم. فأين الرغبة في قتال الكفار لمجرد كفرهم، أو حتى خيانتهم، بعد إبداء الرضوخ والاستسلام وليس الإسلام؟!

#### الطائفة الرابعة ـ الآيات الداعية الى السلم

۱- (ودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء فلا تتخذوا منهم اولياء حتى يهاجروا في سبيل الله فأن تولوا فخذو هم واقتلو هم حيث وجدتمو هم ولا تتخذوا منهم ولياً ولا نصيرا) الساء ١٩٠٠ (فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم والقوا اليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا) الساء ١٠٠ (فإن لم يعتزلوكم ويلقوا اليكم السلم ويكفوا إيديهم فخذو هم واقتلو هم حيث ثقفتمو هم واولئكم جعلنا لكم عليهم سلطناً مبينا) الساء ١٠٠ جعلنا لكم عليهم سلطناً مبينا) الساء ١٠٠ جعلنا لكم عليهم سلطناً مبينا)

فالآية ظاهرة في أن من الكافرين من يود حرف المسلمين عن جادة الصواب، وايقاعهم في شراك الكفر، وأن هذا الود من الكافرين لم يتوقف عند حدّ الرغبة، بل تجاوز ليشمل عوامل التأثير الأخرى المعبر عنها بالآية (فإن لم ... ويكفوا إيديهم) فإنهم إن تولّوا ولم يكفوا عن ممارساتهم العدوانية في حرف المسلمين عن ممارساتهم العدوانية في حرف المسلمين عدوانهم هذا واعتزلوكم ولم يواجهوكم بقتال وطلبوا الصلح والاستسلام، فلكم أن تجيبوهم والسي ذلك (فما جعل الله لكم عليهم سبيلا)

فمفاد الآية: قاتلوا الكافرين لتجاوز هم على مقدساتكم بقلوبهم وأيديهم، وإن انتهوا عن تجاوز هم واستسلموا فاقبلوا منهم ذلك، ولا تقاتلوهم. فالآية لم تأمر بقتالهم لكفر هم أو على كل حال، بل حين الاعتداء والتآمر، وإن تركوا يتركوا على ما هم عليه.

٢- (وان جندوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله انه هو السميع العليم) الأنفال: ١١.
 تقدم ذكر هذه الأية وهي بخصوص الكافرين

الذين ينقصون عهدهم في كل مرة ويخادعون ويتوقع منهم الخيانة، ومع ذلك إن جنحوا للسلم رهبة لا رغبة فاقبل منهم ذلك، بالرغم من بقائهم على كفرهم، فالسلم مقدم على القتال

#### الطائفة الخامســة ـ الآيات الدالة علــى التعايش الســلمي واحترام الآخر .

ا ـ (عسى الله ان يجعل بينكم وبين الذين عاديت منهم مودة والله قدير والله غفور رحيم لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلونكم في الدين ولم يخرجونكم من دياركم ان تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله يحب المقسطين انما ينهاكم الله عن الذين قتلوكم في الدين واخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم ان تولوهم ومن يتولهم فأولنك هم الظالمون) المتعنة ٧٠٠٠

الآيات السابقة لهذه الآية تتحدث عن الكافرين، ثم تعرج بالقول: (عسى الله ان يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منهم مودة) فهي لم تقل عسى الله أن يجعل بينكم وبين الكافرين مودة، بل هي ترجوا المودة مع الأعداء من الكافرين (الذين عاديتم منهم) بفعل التعامل الإنساني والقسط إليهم، أي: أداء حقوقهم إليهم، وليس ذلك فحسب بل البرّبهم وهو أعلى درجة من العدل، أي: إبداء الإحسان إليهم (لا ينهاكم الله... ان تبروهم وتقسطوا اليهم) فإن ذلك باعث على استمالة قلوبهم المستتبع للتعرف على الدين الحق.

فما دام الذين كفروا لم يواجهوا المسلمين بأي نوع من أنواع المواجهة والإعتداء، ولم يقاتلوهم، ولم يخرجوهم من ديارهم، ولم يتآمروا على المسلمين، فإن الله سبحانه لا ينهى المسلمين عن برّهم والقسط إليهم (ان الله يحب

المقسطين) فهي دعوة للمسلمين لأن يتحروا القسطوالعدل حتى مع الكافرين؛ لأنها من صفات الله سبحانه وتعالى.

ولم تأمر الآية بقتال الكافرين، بل على العكس من ذلك أمرت بالقسط بل والبر إليهم ما داموا غير معتدين.

Y- (قل يا اهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم إلاّ نعبد إلاّ الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا ارباباً من دون الله فان تولوا فقولوا الشهدوا بأنّا مسلمون) المصران على فالآية لا تقول: يا أهل الكتاب تعالوا نقاتلكم، بل الى كلمة سواء، وهذا المنطق ينسجم مع الآية (وجادلهم بالتي هي احسن...)

والملاحظ أنهم بعد رفضهم الدعوة لنفي الشرك بالله، باتخاذهم بعض المخلوقات أرباباً من دون الله، فإن الله لا يدعو الى قتالهم، بل يأمرنا بالقول لهم: السهدوا بأنا مسلمون، وهي على وزن الآية (لكم دينكم ولى دين) الكافرون: ٢.

ولم تأمر الآية بقتال المشركين لمجرد شركهم بالرغم من رفضهم دعوة الحق.

ويستمر الأمر الإلهي للنبي (ص) بمحاورتهم بالحكمة والموعظة الحسنة في الآيات التالية من سورة آل عمران، وهي سورة مدنية نزلت أبان قوة المسلمين وسيطرتهم، وبالرغم من ذلك لم تدع الى قتالهم بل التزمت جانب المحاججة والاقتاع، والإعراض عنهم إن لم تنفع معهم الموعظة.

كالآية: (قل يا اهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله والله شهيد على ما تعملون قل يا اهل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من امن تبغونها عوجاً وانتم شهداء وما الله بغافل عما تعملون) لعمران ١٩٠٩ وفي القرآن الكريم كثير من هذه الأيات الدالة على الدعوة الى الهداية عن طريق الحجة

والدليل والبرهان، وليس عن طريق الاسلام القسري.

إذن فالأيات المذكورة لا تصرح ولا تلمح الى وجوب مقاتلة الكفار والمشكرين لمجرد كفرهم وشركهم، بل ترشد الى دعوتهم الى الحق بالتي هي أحسن، والقسط إليهم والبر بهم، بل وأن بعض الأيات تثني عليهم، كالأية الكريمة التي تستثني بعض أهل الكتاب من أولئك العاصين والمعتدين منهم بالقول: (ليسوا سواء من أهل الكتاب امة فائمة يتلون ايات الله اناء الليل وهم يسجدون يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسار عون في الخيرات واولئك من الصالحين وما يفعلوا من خير فلن يكفروه والله عليم بالمتقين) العدن المناسات والمناس المنتقين)

#### وخلاصة القول:

أن جميعه الشواهد القرآنية التي وردت في الطوائف الخمس، دلت على الحقائق المشار إليها في عناوينها، وشكّلت لنا جواً عاماً، يمكن الإفادة منه في تحديد نظرة الإسلام تجاه مفهوم الجهاد، وأن هذا الجو العام يصلح أن يكون مخصصاً لتاك العمومات، أو مبيّناً ومفسرا لتلك الآيات الآمرة بالقتال والجهاد بشكل إجمالي.

أو على أقل تقدير يمكن أن يولّد لنا احتمال كون أن الجهاد أنما شُرّع لغرض دفع العدوان، فلا يمكن التمسك بتلك العمومات، وإهمال كل هذه الأيات التي قد تكون مخصصة لتلك العمومات،

أو مفصيّلة لذلك الإجمال.

#### أهم النتائج

ا ـ إن الكثير من فقهاء المسلمين ذهبوا الى مشروعية الجهاد الابتدائي، إلا بعض المتأخرين منهم فإنهم يرون أن الجهاد في

الإسلام دفاعي.

٢- ان اكثر فقهاء الإمامية يذهبون الى وجوب الجهاد الابتدائي، لكن بشرط وجود الإمام المعصوم (ع).

٣- إن الحنابلة يذهبون الى وجوب الجهاد الابتدائي، حتى ولوكان الإمام فاسقاً يرتكب الكبائر.

٤- بالرغم من وجود بعض الآيات التي قد تدل بعمومها على الجهاد الإبتدائي، إلّا أن هنالك آيات أخرى كثيرة دلت على أن الجهاد شرع لظرف دفع العدوان.

٥- إن كثيراً من الأيات دلت على وجوب الدعوة بالحجة والبرهان وليس بالقوة واللسان.

٦- إن هنالك من الآيات ما قد أمرت بالتعامل
 بالإحسان والقسط مع المشركين، مايؤكد مبدأ
 التعايش السلمى مع الآخر.

#### الهوامش

- (١) ابن منظور، لسان العرب، ج٣، ص ١٣٥، جهد.
- (٢) النجفى، محمد حسن، جواهر الكلام، ج ٢١، ص ٣.
- (٣) ابن ابي جمهور، عوالي اللآلي، ج١، ص ٤٣٢، والسجستاني، سنن ابي داود، ج٢، ص ٣٢٥.
  - (٤) ينظر: الخميني، تحرير الوسيلة، ج١، ص ٤٨٥.
- (°) الحر العاملي، وساتل الشيعة، ج ١٥، ص ١٢٠، ح ٢٠١١٤
- (٦) الصدوق، من لا يحضره الفقيم، ج ٤، ص ٩٥، ح ٥١٦١ م
- (۷) الكليني، الكافي، ج٥، ص٥٢، باب من قتل دون مظلمته
- (^) الصر العاملي، وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١١٩، ح ٢٠١١١.
  - (٩) الطوسي، المبسوط، ج٢، ص١٢.
- (١٠) الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٤٢، ح ١٩٩٥١
  - (١١) السمر قندي، تحفة الفقهاء، ج٢، ص ٢٩٤.
- (١٢) ينظر: النجفي، محمد حسن، جواهر الكلام، ج ٢١، ص ٤؛ الشوكاني، كتاب السيل الجرار المتدفق على

- حدائق الأز هرا، ج ٤، ص ٨٨.
- (۱۳) ينظر: النجفي، محمد حسن، جواهر الكلام، ج ۱۲، ص ۱۳.
  - (١٤) السرخسي، شرح السير الكبير، ج١، ص١٥٦.
    - (١٥) البهوتي، كشف القناع، ج٣، ص ٤٣.
    - (١٦) السجستاني، أبو داود، ج١، ص ٥٦٩.
- (۱۷) الألباني، محمد نصر، ارواء الغليل، ج ۲، ص ۳۰۸ - ۳۰۹
- (١٨) الدويش، احمد بن عبدالرزاق، فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، ج٧، ص ٤٠٥.
- (۱۹) ينظر: شـمس الدين، محمد مهدي، جهاد الأمة؛ فضل الله، محمد حسين، كتاب الجهاد، ص ٢٠٣.
- (٢٠) ينظر: البوطي، محمد سعيد رمضان، الجهاد في الإسلام كيف نفهمه وكيف نمار سه، ص ٩٥؛ در از، محمد عبدالله، نظرات في الإسلام، ص ١١١؛ الزحيلي، وهية، أثار الحرب در اسة فقهية مقارنة، ص ٩١.
- (٢١) الافريقي، محمدبن مكرم، لسان العرب، ج١٣، ١٣٠٠.

#### المصادر والمراجع

- ١- القرآن الكريم.
- ٢- الجهاد في الإسالام كيف نفهمه وكيف نمارسه،
   البوطي، محمد سعيد رمضان، دار الفكر، دمشق،
   ط١ (١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م).
- ٣- السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار،
   الشوكاني، لجنة إحياء التراث الإسلامي بوزارة
   الأوقاف، مصر، تحقيق محمود ابراهيم زايد،
   (١٩٨٨ م).
- ٤- الكافي، الكليني، محمد بن يعقوب (٣٢٨ هـ)، دار
   الكتب الإسلامية، طهران، ط٣ (١٣٦٧ ش).
- المبسوط، السرخسي، شمس الدين (٤٨٣ هـ)، دار
   المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، (١٤٠٦ هـ
   ١٩٨٦ م).
- ٦- إرواء الغليل، الألباني، محمد ناصر، المكتب الإسلامي، بيروت، ط ٢ (١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م).
  - ٧- آثار الحرب دراسة فقهية مقارنة، الزحيلي، وهبة.
- بدایة المجتهد ونهایة المقتصد، الحفید، ابن رشد (۹۰ه هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزیع، بیروت، (۱٤۱٥ هـ - ۱۹۹۰م).

- ٨- تحرير الوسيلة، الخميني، روح الله (١٤٠٩ هـ)،
   مطبعة الأداب، النجف الأشرف، ط ٢ (١٣٩٠هـ).
- ٩- تحفة الفقهاء، السمر قندي، علاء الدين محمد (٥٣٥ هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ٢ (١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م).
- ١٠ جهاد الأمة، شـمس الدين، محمـد مهدي، بيروت،
   ١٩٩٧ م).
- ۱۱- جواهر الكلام، النجفي، محمد حسن (۱۲٦٦ هـ)،
   دار الكتب الإسلامية، طهران، (۱۳٦۲ هـ).
- ۱۲- سنن أبي داود، السجستاني، ابن الأشعث (۲۷۰ هـ هـ)، دار الفكر للطاعة والنشر والتوزيع، (۱٤۱۰هـ ۱۹۹۰ م).
- ۱۳ شرح السير الكبير، السرخسي، شمس الدين (٤٨٣ هـ)، مطبعة مصر، (١٩٦٠ م).
- ٤١- عوالي اللئالي، الإحسائي، ابن أبي جمهور (٨٨٠ هـ)، مطبعة سيد الشهداء، قم، ط ١ (١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م).
- ١- فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء،
   الدويش، أحمد بن عبدالرزاق.
- 11- كتاب الجهاد، فضل الله، محمد حسين ، دار الملاك للطباعة والنشر، بيروت، ط٢ (١٤١٨ هـ ١٩٩٨م).
- ۱۷ ـ کشف القناع، البهوتي، منصور بن يونس (۱۰۵۱ هـ)، دار الکتب العلمية، بيـروت، ط ۱ (۲۱۸هـ ـ ۱۹۹۷ م).
- ۱۸- لسان العرب، الافريقي، محمد بن مكرم (۷۱۱ هـ)، نشر أدب الحوزة، قم، (۱٤٠٥ هـ).
- ١٩- من لا يحضره الفقيه، الصدوق، محمد بن علي (٣٨١ هـ)، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ط٢ (١٤٠٤ هـ).
  - ٠٠- نظرات في الإسلام، دراز، محمد عبد الله.
- ٢١ وسائل الشيعة، الحر العاملي، محمد بن الحسن (٤) وسائل الشيعة، الحر العيت (ع) لإحياء التراث، قم، ط٢ (١٤١٤ هـ).

# The rule of Jihad in the Quranic text title

#### **Hussein Khalil Ibrahim**

#### **Abstract**

Wise people and scholars did not differ on the legality of defensive jihad, and the fact that defense of self, honor, property and sanctities, is rational obligatory before it be religiously obligatory. But Muslim jurists differed on the legality and conditions of primary jihad

And to be the primary jihad idiomatically: Is the infidels and polytheists jihad and fighting the initiative after they refused to call for the religion of .Islam

Given the Quranic texts to clarify the rule of jihad, there are some verses jus to fight the infidels and polytheists in general. In contrast, it notes that there are many verses specific to fight them as aggressors or plotters or attackers, for this could be that these verses specific to be explaining and indicating the nature of the fighting and jihad with a certain class of infidels, they are the aggressors of them, and is supported by the provisions of the signs calling for respect for the people of the book, in addition to the existence of signs calling for dealing with justice and righteousness with the people of the book, and another order calling for wisdom and good advice with the other dissenting opinion, which supports call gentle persuasion, and reason to reflect on the verses jus to fight and get it to release, so carry these verses divorced restricted fact aggressor party, so the Jihad in Islam has been initiated in a matter of aggression

# مـن مقاصــد القـــرآن محاربـة الظلم والفساد

رحمن حسين علي (\*)

#### ملخص البحث

من مقاصد القرآن الكريم محاربة الظلم والفساد فالظلم هو التعدي على الناس في دماءهم وأموالهم واعراضهم بغير حق، ويتبعه الفساد فهو لا يقل خطورة عنه، وهما ليسا بجديدين في الأنظمة الاسلامية وغير الاسلامية، فكان الصراع من اجل السيطرة على النفوذ والثروات، لذا نبهت الشرائع الالهية من الظلم والفساد، فقد جاء الآيات القرآنية تنهى عن الظلم والفساد، وتحث على محاربته، وفي المقابل طمئن الباري عز وجل عباده المظلومين بأن ينصفهم من الظالمين ولو بعد حين وفق نظام سماوي، وأن نهى القرآن الكريم بعشرات الآيات عن الظلم والفساد، تعنى ان هذا الامر من المقاصد التي جاء بها القرآن الكريم، ومقصداً لابد من تحققه لكي يرى الناس ثمرة ذلك واذا لم يتحقق ما ذكره القرآن فسوف تكون النتائج عكسية مؤلمة

#### المبحث الأول تعريف المقاصد والظلم والفساد لغة واصطلاحاً

المطلب الأول: تعريف المقاصد في اللغة والاصطلاح:

أولاً: المقاصد في اللغة:

القصْدُ: استقامة الطريق، وقصد يقصد قصداً فهو قاصد، أي مستقيم، ومنه قوله تعالى: ﴿ ... فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِأَيَاتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَفُورٍ ﴾(١) أي: القصد في المعيشة: ألا تسرف ولا تقتر، وانقصد الرمح أي: انكسر نصفين حتى يبين، ورمح انقصد أي: قصم نصفين او اكثر، والقصد في الرجال: الذي ليس بقصير ولا جسيم ويستعمل في غير الرجال(١).

والقصد: الجوع: (وقصد جاع تقصدت الحدواب جاعت إذا اصابها القرع فحبست في البيت)(٣).

والقصد: (إتيان الشيء، تقول قصدته

<sup>(\*)</sup> جامعة بغداد /كلية العلوم الإسلامية

وقصدت قصده بمعنى نحوت نحوه)(أ)، (واقصد السهم، إذا اصاب فقتل مكانه، واقصدته حيةً: قتاته، والقصيد: اللحم اليابس)().

و القصد: (الحج، و اختص بهذا الاسم القصد الى بيت الله الحرام للنسك)(٢).

وقصد (القاف والصاد والدال) أصول ثلاثة يدل احداهما على إتيان الشيء وأمه، والآخر على اكتناز في الشيء، والأصل الثالث، قصدت الشيء كسرته().

والمقاصد: جمع مقصد، و هو لفظ مشتق من القصد، وقصد يقصد من باب (ضرب) وقصد الشيء يعني: أتى اليه(^)، ومنهم من جمعه على قصود(^).

ويأتي القصد بمعنى العدل، والقصد: الاعتماد والأم، يقال: قصده أي اعتمد عليه وأمه (١٠).

ومنه قوله تعالى ﴿ ... فَلَمَّا نَجَاهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِأَيَاتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَفُ وَمَا يَجْحَدُ بِأَيَاتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَفُ ورٍ ﴿(١١)، فمنهم مقصد، أي: سالك الطريق المستقيم لا يعدل عنه لغيره والمراد بالطريق المستقيم التوحيد مجازاً، وقيل: مقصد: بمعنى التوسط والاعتدال(١٢).

#### ثانياً: المقاصد في مصطلح العلماء الشرعيين:

لقد عرفت المقاصد في مصطلح الشرعيين بتعريفات كثيرة منها: ما جاء بالتصريح والتلميح والتنصيص والايماء من علماء الشريعة تدلل على التفات أولئك الاعلام الى مراعاة المقاصد واستحضارها في فهم النصوص.

ومن تلك التعبيرات والاشتقاقات:

المصلحة والحكمة والعلة والمنفعة والمفسدة والاغراض والغايات والأهداف والمرامي والأسرار والمعاني والمراد وغير ذلك مما هو مبثوث في مصادره ومظانه (١٣).

وقد وردت عدة تعريفات لهذا المصطلح عند العلماء القدماء والمعاصرين أورد منها ما يأتي:

۱- عرف الشاطبي المقاصد بقوله:
(الاعمال الشرعية ليست مقصودة لنفسها، وإنما قصد بها المصالح التي شرعت لأجلها)(١٠).

٢- وعرفها الشيخ ابن عاشور بأنها: (المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع او معظمها)(١٠).

٣- وعرفها الريسوني: (انها الغايات التي وضعت الشريعة لأجل تحقيقها لمصلحة العباد)(١٠).

٤- وعرفها الدكتور محمد بن سعد اليوبي:
 فقال: المقاصد هي (المعاني والحكم ونحوها التي راعاها الشارع في التشريع عموماً وخصوصاً من أجل تحقيق مصالح العباد)(١٧).

- عرفها نور الدين الخادمي: (المقاصد هي المعاني الملحوظة في الاحكام الشرعية والمترتبة عليها، سواء أكانت تلك المعاني حكماً جزئياً ام مصالح كلية أم سمه اجمالية(١٠).

وعرفها أيضاً بأنها: (جملة ما أراد الشارع الحكيم من مصالح تترتب على الاحكام الشرعية، كمصلحة الصوم أو مصلحة الجهاد)(١٩).

 آ- والمقصد: (هو الهدف والغاية التي ترمي في استقامة وعدل واعتدال)(۲۰).

٧- وعرفها الدكتور وهبة الزحيلي: (بأنها المعاني والأهداف الملحوظة للتشريع في جميع احكامه او معظمها، أو هي غاية الشريعة والاسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من احكامها)، وهذا الذي نحاه الاصوليون في جعل المعاني احدى مر ادفات المقاصد وهذا ما سأذكره في الكلمات ذات الصلة ان شاء الله تعالى.

#### ثالثاً: المقاصد القرآنية عند علماء التفسير:

لقد عرف بعض علماء التفسير المقاصد

القرآنية وقد ارتبطت تعاريفهم لهذا المركب بالمعنى اللغوي، ومستفيدين من تعريفات مقاصد الشريعة الاسلامية من عبارات في حدّ هذه الكلمة، فهي وان لم تنطبق كلياً، على موضوع المقاصد، ولكنها لا تبعد كثيراً عن اعطاء بعض معانيه، ومن هذه التعريفات ما يأتي:

ا عرف البقاعي المقاصد القرآنية: (علم يعرف منه مقاصد السور وموضوعه، آيات السور كل سورة على حيالها)((۱).

٢- وعرفها الدكتور محمد بن عبد الله الربيعة بأنه: (مغزى السور الذي ترجع اليه معانى السور ومضمونها)(٢٢).

وفي ضوء ما تقدم يمكن تعريف مقاصد القرآن بالأتي: هي الغايات التي أنزل القرآن لأجل تحقيقها(٢٠).

أو هي الحالة الحسنة التي سيكون عليها الناس كأثر من إنزال الله تعالى القرآن على المكلفين في الدارين.

المطلب الثاني تعريف الظلم والفساد لغة واصطلاحاً واقسام الظلم والفساد

أولاً: تعريف الظلم لغة واصطلاحاً:

### ١ - تعريف الظلم لغة:

الظلم عند أهل اللغة: وضع الشيء في غير موضعه المختص به، اما بنقصان أو زيادة، وأما بعدول عن وقته أو مكانه، ومن هذا يقال: ظلمت السقاء إذا تناولته في غير وقته، ويسمى ذلك اللبن الظليم، وظلمت الأرض حفرتها ولم تكن موضعاً للحفر وتلك الارض يقال لها: المظلومة، والتراب الذي يخرج منها ظليم (٢٠٠). ومن أمثال العرب في الشبه: من اشبه اباه فما ظلم، قال

الاصمعي: ما ظلم: أي: ما وضع الشبه في غير موضعه. وأصل الظلم: الجور ومجاوزة الحد<sup>(٢٠)</sup>. وفي التنزيل قوله تعالى: ﴿ الذين امنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم اولئك لهم الامن وهم مهتدون﴾ (٢٠). أي: (لم يخلطوا ايمانهم بشرك)(٢٠).

والظلم: الميل عن القصد. والعرب تقول: الزم هذا الصوب ولا تظلم عنه، أي: لا تجِر عنه الظلم: مصدر حقيقي. والظلم الاسم، يقوم مقام المصدر، وهو ظالم وظلوم (٢٩).

#### ٢ ـ الظلم في الاصطلاح:

الظلم: (وضع الشيء في غير موضعه) ( $^{(7)}$ . وعرف الأدازي: وعرف الخرازة الحق)( $^{(7)}$ . وعرفه الرازي: (عبارة عن الضرر الخالي من نفع يزيد عليه ودفع مضرته اعظم منه) $^{(77)}$ . وهو (عبارة عن التعدي عن الحق إلى الباطل) $^{(77)}$ ، وهو (الجور  $^{(27)}$ .

#### ثانياً: اقسام الظلم:

القسم الأول: الظلم الذي لا يغفره الله أو هو ظلم بين الانسان وبين الله تعالى، وأعظمه الكفر والشرك والنفاق(٣٠)، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَلْمُ عَظِيمٌ﴾ تعالى: ﴿يُدْخِلُ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ (٣٦)، واياه قصد بقوله تعالى: ﴿يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ (٣٧).

وفي حقيقة الأمر فأن هذا النوع يدخل في ظلم الانسان لنفسه أيضاً، فإن الانسان أول ما يهم بالظلم فقد ظلم نفسه، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَا ظَلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾(٢٨)، فإنه الشرك، بدلالة انه لما نزلت هذه الآية شق ذلك على اصحاب النبي (ص) (٢٩)، وقال لهم: ألم تروا إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾. القسم الثاني: ظلم يغفره اله أو عسى الله القسم الثاني: ظلم يغفره اله أو عسى الله

ان يغفره، و هو ظلم العباد فيما بينهم وبين

ربهم('')، قال تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا أَدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْ جُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَ بَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾(نا).

و القصيد: إن اكلتما من هذه الشجرة ظلمتا انفسكما وتكونا من المعتدين، فقد يكون النهي عن الجزم بالترك، أو النهي عن الأكل من الشجرة، ففيهما الظلم والأنفسهما بارتكاب غضب الله و عقابه، وظلم انفسهما يحر مانهما من دوام الكرامة(٢٤)

القسم الثالث: ظلم الانسان بينه وبين الناس: و هو الظلم بعضهم بعض (٢٤٠)، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا السَّبيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَـقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ ''')، أي: الطريق لكم ايها الناس على الذين يتعدون على الناس ظلماً وعدواناً، بأن يعاقبوهم بظلمهم، لانهم يبغون في الارض بغير حق، فلهم عذاب يصيبهم يوم القيامة(٥٠).

# ثالثاً: تعريف الفساد لغــة واصطلاحاً وفي استعمال القرآن:

#### ١ ـ تعريف الفساد لغة:

(الفساد نقيض الصلاح، وتفاسد القوم: تدابروا وقطعوا الارحام والمفسدة خلاف المصلحة، والاستفساد خلاف الاستصلاح، و هذا الأمر فيه مفسدة لكذا أي: فيه فساد)(٢٦).

و (فَسَدَ وفَسُدَ، فسَاداً وفُسُوداً ضد صلح فهو فسيد، و فاسد: القوم اساء اليهم ففسدو ا عليه، والفساد اللهو واللعب، والفساد أخذ المال ظلماً، والمفسدة مصدر الفساد أو سببه (٤٧).

قال الراغب: (الفساد خروج الشيء عن الاعتدال قليلاً كان الخروج عنه أو كثيراً

ويضاده الصلاح ويستعمل في النفس والبدن والاشياء الخارجة عن الاستقامة)(١٠٠).

#### ٢ ـ الفساد في الاصطلاح:

(هو زوال الصورة عن المادة بعد ان كانت حاصلة)(٤٩).

وعرفه جمهور الفقهاء في باب المعاملات: بمعنى البطلان، فالمعاملة يجب ان تكون حاصلة بأركانها وشروطها فإذا كانت فاسدة فقد تضمنت اشياء مخالفة للشرع سواء أكان ذلك من حيث الأركان أو الشروط ويبنى على هذا الحكم عدم ترتب أي من الأثار الشرعية على المعاملة التي وصفت بأنها فاسدة (٥٠)

وعرفه الحنفية في باب المعاملات: كون الفعل مشروعاً بأصله أي صحيح الاركان وغير مشروع بوصفه أي بشروطه وفي ضوء ذلك يعدون الفساد منزلة وسطى بين الصحة والبطلان. فالمعاملة عندهم غير باطلة لان بعض الأثار الشرعية تترتب عليها(١٠).

وعرفه الاصوليون بقولهم: المصالح اربعة انواع: اللذات واسبابها والافراح واسبابها. والمفاسد أربعة انواع: الآلام واسبابها والغموم واسبابها وهي منقسمة إلى دنيوية وآخروية، فأما لذات الدنيا واسبابها وافراحها وآلامها واسبابها وغمومها واسبابها فمعلومة بالعادة واما لذات الآخرة واسبابها وأفراجها واسبابها وآلامها واسبابها وغمومها واسبابها، فقد دل عليه الوعيد و الزجر و التهديد (٥٢)، و هم بهذا التعريف يتفقون مع علماء الفقه بالمعنى ومرة اخرى يريدون معنى مختلف.

وعرف أيضاً بأنه: انتقاض صورة الشيء وخروجه عن الاعتدال قليلاً كان أو كثيراً

وبالضد منه الصلاح واستعماله في النفس والبدن والاشياء الخارجة عن الاستقامة (٥٠٠).

وعرفه الشيخ الطوسي بقوله: (والافساد مأخوذ من الفساد. تقول: فسد يفسد فساداً والافساد احداث الفساد، والمفاسدة: المعاملة بالفساد، والتفاسد: تعاطي الفساد بين اثنين، والاستفساد: المطاوعة على الفساد)(10).

(والافساد هو خلاف ما توصيه الحكم وهو ضد الاصلاح، فإذا قصر على المقدار أو افرط لم يصلح)(٥٠٠).

وقيل في الفساد بأنه استخدام السلطة المخولة مؤسسياً في تحقيق منافع ذاتية خارج النطاق الذي رسمت له، فهو انصراف في استخدام الصلاحيات المخولة للأفراد، في اطار مؤسسي يخولهم ممارسة هذه الصلاحيات لاستخدامها في اغراض وحدود معينة ونتيجة لتوافر درجة عالية من الصلاحيات مع ضعف المسائلة والرقابة والحساب على هؤلاء، فأن السلطة توظف في تحقيق منافع ومصالح خارج الاطار المرسوم لأجل هذه الصلاحيات (1°).

#### ٣ ـ معاني الفساد في استعمال القرآن:

ان مدلول الفساد في الفاظ القرآن الكريم مدلول شامل لجميع انواع الفساد وصوره، سواء اكانت معاصي أو انحراف عن الطريق الصحيح أو في مجال السلوك ام في مجال الجرائم.. ومن هذه الاستعمالات الأتي:

الفساد بمعنى المعاصي (١٥٠)، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ (١٥٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَريبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٥٥)، وطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَريبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٥٥)،

والافساد في الارض بحسب الاطلاق معناه جميع المعاصي والذنوب مما يتعلق بحقوق الله أو بحقوق الله على النامن وكل ما يتعلق بسلب الامن العام في الاموال والاعراض والنفوس كقطع الطريق ونهب الاموال وهتك الاعراض وقتل النفوس المحترمة(١٠).

٢- الفساد بمعنى الهلاك: كما ورد في قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا أَلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا...﴾(١٦) يعني لهلكتا (٢٦)، وأيضاً نظير ها في سورة المؤمنون: ﴿ ولو اتبع﴾(٦٢)، يعني لهلكت(٢٠).

"- الفساد بمعنى قحط المطر وقلة النبات(٥٠)، قال تعالى: ﴿ خُلَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرّ وَالْبَحْرِ...﴾ (٢٠)، أي نقص وقحط النبات في البحر للدواب والوحوش وفي البحر يعني: القرى والأرضين ينقصان الثمار والزروع، وسمى القرى والمدائن بحراً لما يجري فيها من الأنهار، ويقال: البحر نفسه لأنه إذا لم يكن مطر، فإنه لا يخرج اللؤلؤ وما يكسب منه، بما عمل الناس من معاصي وذنوب، لأنها تمنع المطر فيضر بأهل البر والبحر (٢٠).

3- ومنها الفساد بمعنى التخريب و هدم العمران كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾(١٦)، أي مضى بالمعاصى والتخريب في الارض، وقطع الطريق وافسدها(٢٦)، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾(١٧)، يعني خربوها، وافساد القرى تخريبها واحراقها و هدم ابنيتها واذلال اعزة اهلها(٧).

٦- ومن معاني الفساد: السحر، كما جاء
 في الآية الكريمة: ﴿ فلما القوا قال موسى ما

جئتم به السحرُ ان الله سيبطُلهُ إن الله لا يُصلحُ عمل المُفسدين ﴿(٢٢)، وهو اخبار عن موسى عليه السلام بأن ما جاء به فر عون انه سحر الذي جاء به السحرة فان الله سيبطله، وإن الله لا يصلح من سعى في الارض بما يكره الله تعالى، وما يعمل من معاصى (٧٢)، قال سيد قطب: (ان الله لا يصلح عمل المفسدين ، بمعنى الذين يظللون الناس بالسحر، أو الملأ الذين جاءوا بالسحر بثبته الفساد والابقاء على الضلال(٧٤).

# رابعاً: انواع الفساد:

ان الله سبحانه وتعالى خلق الانسان على احسن حال واعطاه العقل للتكليف والاختبار في فعل الخير والشر، لأن الفساد لفظ شامل لكل النواحي السلبية في الحياة ولهذا جاء على انواع عدة منها:

#### ١ ـ الفساد العقائدي:

فقد ارتضت اغلب المجتمعات البشرية قديماً بعبادة الاصنام والطواغيت، ولهذا ارسل الرسل وكانت معظم دعواتهم على وجوب ترك عبادة الاصنام والاوثان والتوجه إلى عبادة الله الواحد الأحد، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْ سَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيلٌ مُبِينٌ أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ أَلِيمٍ ﴾(٧٠)، وقال سبحانه: ﴿ والى عادِ أخاهم هُودا قال يا قوم أعبدوا الله مالكم من إله غيره إن أنتم إلا " مفترؤن ﴿(٢٦) والأمثلة كثيرة في القرآن الكريم تشهد على الفساد العقائدي وتدعوا إلى محاربته و الدعوة إلى توحيد الله و عبادته

#### ٢ ـ الفساد الإخلاقي:

ذكر القرآن الكريم لنا ان هناك مجتمعات

بشرية كانت منغمسة في الفساد الاخلاقي، منحرفة عن الطريق المستقيم مبتعدة عن الأخلاق الحسنة التي ارتضاها الله تعالى لعباده، كقوم لوط حيث كانوا يمار سون الفاحشة علانية دون أي رادع، قال تعالى: ﴿ وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ قَالَ يَا قَوْمِ هَوُ لَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَـمُ مَـا نُريـدُ ﴾(٧٧)، فكان لابد مـن ان يعذبهم الله اشد العذاب لانغماسهم في الرذيلة وسائر الفواحش وجاء في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجّيل مَنْضُودٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾(١٨)، وهكذا جزاء الذين ظلموا انفسهم واتبعوا شهواتهم شياطينهم (٧٩)

فالفساد الأخلاقي يعد من أخطر انواع الفساد كونه تعدّي على العرض وخادش لشعور الناس، والشريعة الاسلامية نظمت العلاقات الجنسية وقصرتها على النزواج الشرعي وحيلت غير ذلك تعدياً على حرمة الله، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلَّا عَلَى أَزْ وَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ فَمَن ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴿ (^.^)، فالزنا وسائر الفواحش من اخطر انواع الفساد الاخلاقي، وقد ذكر لنا القرآن الكريم دعوات قوم لوط وقوم شعيب التي تعد من صور الفساد في الأرض، وهذا العمل الشائن يؤدي بدوره إلى الامر اض المختلفة اضافة إلى تهديد النسل واستمرار الوجود البشري(١٨)، وهذا الموضوع يطرح اليوم في واقعنا تحت عنوان المشكلة الجنسية التي اصبحت مشكلة خطيرة لاسيما في الحضارة الغربية، والتي تسعى إلى حكم

العالم ونقل كثير من صور هذه المشكلة بحيث يجعلها ظاهرة انسانية مقبولة، وهذه الحالة يعتبرها القرآن الكريم من صور الفساد في الأرض، فضلًا عما انتجته هذه الحالة المقززة للمشاعر وانتشار الامراض والخراب فانتشر طاعون العصر (مرض الايدز) وهي نموذج جلى لانهيار المجتمع وفساده وتفككه.

#### ٣- الفساد والانحراف الاقتصادي:

ان هذا الفساد واسع وخطير و هو اكل اموال الناس بطرق ملتوية وغير مشروعة منها: البخس والغش وتنقيص المكيال والميزان و هذه الاعمال تفتح باباً واسعاً إلى الفساد والظلم حيث تؤدي إلى انتشار الفقر والعوز والجريمة. لذلك حرم الباري عز وجل هذه الاعمال المنحرفة، وامر المسلمين خاصة والناس عامة بالابتعاد عنها وتوعد الذين يتعاملون بها بالعقاب الشديد، قال تعالى: ﴿ وَيُلُ لِلْمُطَوِّفِينَ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمُ أَوْ وَزَنُوهُمُ يُخْوِثُونَ ﴾(٢٨).

أولئك الاقوياء انهم يبيعون ويشترون بأبخس الاثمان، ولكنهم يبيعونها بأغلاها لكي يحققوا ارباحاً عالية على حساب الفقراء، فضلاً عن اساليب الاحتكار التي تطورت مع الزمن واخذ يمارسونها بعض العناصر المسنده من قبل جهات ذات سلطة حكومية، تحت مسمى العمل الحر، فأولئك الاشرار أكلوا السحت، مستبعدين لقاء الله يوم الحساب فهو يكفي لردعهم لو اخافوا هذا اللقاء (٢٠٠٠).

وجاءت آيات قر آنية أولت الاهتمام الكبير بتنظيم العلاقات المالية في المجتمع، قال تعالى: ﴿...وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا...﴾(١٨)، فالآية الكريمة تنظم العلاقات بين الاخرين من

البيع مع التعرض لمصاديق منها تحريم الغش والسرقة وفقدان الامانة، واجاز التعامل الذي يسوده الصدق والثقة وعدم التجاوز على حقوق الاخرين وبعيداً عن الخداع والاعتداء والغبن والتدليس لان هذه التعاملات تهز الاستقرار وتعد أوضح صور الفساد في الأرض(٥٠٠).

فضلاً عن ذلك فقد اكد القرآن الكريم على صور السعي في طلب الرزق وطرق انفاقه، قال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِ فُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (٢٠١)، وقال تعالى: ﴿ وَ لَا تَبْسُطُهَا وَ وَ لَا تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ قَتَقُعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا الله وَلا تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ قَتَقُعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا الله عُنْقِكَ وَلا تَبْسُطُهَا طرق ملتوية يستخدمها المفسدين لأكل الاموال طرق ملتوية يستخدمها المفسدين لأكل الاموال بالباطل قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوا الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله العام رَحِيمًا ﴾ (٨٠٠)، فأن اكل الاموال يشمل المال العام والخميع، لأن اكل الأموال يبودي إلى الحقد والتباغض والتقاتل وافساد النظام والفوضى.

#### ٤ - الفساد السياسي:

وهو لا يقل خطورة عن الانواع السابقة، فقد ذكر القرآن الكريم نموذجاً للأنظمة المستبدة التي افسدت في الارض، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾ (أأم)، فتشير الآية الكريمة إلى الانظمة المستبدة التي تقوم بتمزيق المجتمع وانهاء تماسكه وشيوع الاختلاف فيه ومن مساوئ هذه الانظمة الظالمة والمفسدة هو الاعتماد على طائفة في ضرب الطائفة الاخرى، كي يبقى الحاكم فوق الجميع (أأم)، وتعطي عن

الفراعنة مثلاً للنظام الظالم الذي يمثل صورة للظلم والتجاوز والارهاب والطغيان والافساد والتخريب كما اعطي القرآن الكريم مثلاً آخر لأنظمة الفساد السياسي، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ طَغَوْ ا فِي الْبِلَادِ فَأَكْثَرُ و ا فِيهَا الْفَسَادَ ﴾(٩١)، ان الخلاص من الحكام الفاسدين طريق إلى سعادة المجتمع، واستقراره وان الحكام الظلمة هم احد سبب خراب العباد والبلاد

## خامساً: الظلم قديماً وحديثاً:

لا يوجد عصر من العصور الا ونحن نجد فيه الصراع بين اهل العدل واهل الظلم، وأول ما نعرف ذلك في قصمة آدم الذي امره الله تعالى إن يكون خليفة في الارض وقد هيأه لذلك، فقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾(٩٢)، والشيطان يحاول ان يخرجه من الجنة حتى اخرجه منها فظلمه، إلى حيث الخصومات و نحوها، قال تعالى: ﴿فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَ جَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُ وا بَعْضُكُمْ لِبَعْض عَدْقٌ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين ﴿(٩٣)، فالعدل والظلم ضدا يتصار عان، وان منطق الظالمين دائماً قديماً وحديثاً، ينفث ابليس في صدور هم ويلقي به على السنتهم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾(١٠)، حيث ينطق فرعون وهو من جنود ابليس في الارض بما يكيد لنبي الله موسى (عليه السلام)، ويسجل القرآن قوله: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴿(٩٠)، ويقول تعالى عن الملأ عن قوم فرعون: ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِ فِرْ عَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَ ذَرَكَ وَ أَلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّكُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيى

نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴿(١٦)، ولذا صار موسى وقومه فى نظر فرعون وملئه مفسدين في الارض، ويستحقون العذاب والقتل هم وابناءهم انه التكبر والطغيان والافتراء والظلم وقد سبق ان وصف الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) من قبل المشركين بانه ساحر ومجنون واوصاف اخرى. وقد وصف بهذا الوصف كثير من الشباب الملتزمين دينيا وإخلاقيا ، اما الشباب المانع اللاهي، ففي نظر الظالمين هم العقلاء والصالحون ويتم ذلك تحت ظل الاحكام الدكتاتورية التي تدعى الديمقر اطية.

ان الظلم يولِّد الضيق والغيض في نفوس المظلومين، اما عن خدعة ابليس لاتباع الظالمين، بأنهم منفذون للأوامر فنقول لهم انكم مشاركون في المسؤولية مع رؤسائكم، وإن الله سيسلط عليهم العذاب، عاجلاً ام آجلاً(٩٧).

#### المبحث الثانى دواعى الظلم والفساد والآيات الدآلة على وجوب مكافحتهما.

# أولاً: دواعى الظلم وأسبابه:

#### ١ ـ النظرة الطيقية:

ان العالم بأكمله اليوم بأمس الحاجة إلى النظام الاسلامي حيث وصل التعصب العنصري والطبقي إلى اعلى صورة في دول العالم وكثيرون من بلاد المسلمين.

والعالم اليوم مايزال يحتاج إلى قيام الاسلام لان ذلك هو سبيله الواقعي إلى السلام لفترة طويلة من الزمان(٩٨).

ان التقسيم الطبقي من اخطر المسببات في المجتمعات التي تؤدي إلى تبديدها وجعلها هباءً

منثوراً، ومما يؤدي إلى تفريق الناس على اساس مادي أو سياسي أو ديني (طائفي) فضلا إلى عوامل انهيار تماسكه وقوته (١٩٠)، قال تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ النَّتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ النُتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ النَّتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ النَّوْقَ لَا انْفِصامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٠٠).

#### - الآية مكية(١٠١):

الاكراه: (عبارة عن ان يحمل الانسان على فعل ما يريد ان لا يفعله، لا على فعل ما يريد ان يفعله)(١٠٢).

و لا يكون ذلك الا بتخويف ومن ما هو اشد كر اهية من الفعل المدعو اليه، والمراد هنا نفي اسباب الاكراه في حكم الاسلام، أي لا تكر هوا أحداً على اتباع الاسلام قسراً، وهو دليل على البطال الاكراه على الدين بسائر انواعه (١٠٣).

#### ٢ ـ ضعف الوازع الدينى:

لاشك في ان الظالم لم يتجاوز حده ويتعدَّ على الاخرين الالما ضعف ايمانه بالله وباليوم الاخر، فجاز ولم يحسب حساب اليوم الأخر، وما اعد الله فيه للظالمين، قال تعالى: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلُهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّار ﴾(١٠٠).

### - الآية مكية<sup>(١٠٥)</sup>:

أي الظالمون لا تنفعهم المعذرة لأنها معذرة باطلة، وعله داحضة ولهم اللعنة أي البعد عن الرحمة ولهم النار في الأخرة (١٠٠١).

وقد تضمن ضعف الوازع الديني ثلاث مظاهر:

# أ- الخشية من الناس اكثر من الخشية من الله تعالى:

ان خشية الله من الدعائم التي قامت عليها الحياة الروحية لأنها تسمو بالإنسان إلى كل

خير، لذا جاء الرسالات السماوية والكتب المنزّلة تسعى لغرس هذه النزعة في نفوس الافراد، ولولا خشية الله لاسترسل الانسان في ظلمة وشروره وشهواته، غير مقيم لمصلحة الاخرين، ولما نفعت في ذلك كل القوانين الوضعية والشرعية، وهذا ما يعاني منه عالمنا الحاضر، ولكن الاسلام سار ولايزال في زجر وردع الانسان فضلاً عن ما شرعه من عقوبات شرعية بالإضافة إلى التذكير بعقاب الله سبحانه وتعالى(١٠٠٠)، والأيات القرآنية شاهدة على ذلك.

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَّقُهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُ ونَ ﴾(١٠٠).

- الآية مدنية(١٠٩):

والخشية: الخوف، وهي تتعلق بالخصوص بما عسى ان يكون قد فرط فيه من التكاليف لان التكاليف تعمُّ التقصير كله، وان الذي يتقي الله ويخشاه هو الذي يفوز حقاً باليوم الأخر لأنه اتقى وخشى الله واتقى عذابه (١١٠).

وخشية الله تهب الشجاعة للإنسان، وهي من حسان الصفات التي يتحلى بها ولو جرى عليه غضب الحكام، لان المسلم إذا ما استشعر خوف الله، انكف وانزجر عن المخالفات والظلم والعدوان، وازداد بخشية ربه هدى ورحمة، بخلف الكافر الذي لا يخشى الله ولا حسابه فانه مستمر في ظلمه وطغيانه (۱۱۱).

#### ب- ضعف الايمان باليوم الآخر:

ان من اهم اسباب انتشار الظلم واستمراره في الارض ضعف الايمان باليوم الآخر ولو علم الظالمون نهايتهم وسوء عاقبتهم ما طغوا وما بغوا وما ظلموا قال تعالى: ﴿وَسَ يَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ﴾(١١٠). الآية مكية (١١٠):

والقصد غدأ سيظلمون مرجعهم ونهايتهم كيف تكون؟ والمصير الذي ينتظر هم، فالحق تبارك وتعالى يتوعد بما يؤذيهم، وبما يسوءهم وبما ينتظر هم من جزاء نتيجة ظلمهم في الأخرة (١١٤).

#### جـ التشكيك والعدالة الريانية:

ومن دواعي الظلم في المجتمعات البشرية، التشكيك بالعدالة الربانية علماً بان الله تعالى، لعن الظلم عن نفسه، بل وجعله محرماً بين عباده، قال تعالى: (...ولا يظلم ربك احداً)(١١٥)، وقال تعالى: ﴿ أَنَ اللهِ لا يظلم مثقال ذرة... ﴾(١١١).

- الآيتان مكيتان(١١٧):

و هذا تنبيه بان العدل من صفات الله، وان الله لا يظلم احد فيؤاخذه بما لم يقترفه، وقد حد قبل ذلك ما ليس لهم ان يفعلوه وما أمروا بفعله، وان الله لا يظلم كثيراً ولا قليلاً ولا يبخس احد من ثواب اعمالهم ولا يزيد في عقاب ذنوبهم وزن ذرة (١١٨)، وروي عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): (يا عبادي اني حرمت الظلم على نفسى، وجعلته بينكم محرما فلا تظالموان)(١١٩).

واذا انتفى الظلم عن صفات الله تعالى، تبين لنا بطلان شبه الذين ادعوا ان صفات الله تغلب عليها القوة والجبروت والقهر.. وظهر لنا جلياً ان صفات الله في القرآن ما هي الا صفات كمال الله تغلب عليها صفات الود والرحمة والعدالة.

#### ثانياً: دواعي الفساد واسبابه:

لابد من اسباب وراء ظهور ظاهرة الفساد في المجتمعات فقد اصبحت منتشرة في اغلب مجتمعات العالم ومن اهم هذه الاسباب:

١ - وجود انظمة حكم استبدادية تحتكر السلطة في البلاد ولا تقبل المشاركة، فهذا يؤدي

إلى استغلال السلطة وبظل عدم وجود المحاسبة والمسائلة سيتم استغلال المال العام وتسخيره لمصالح فردية الامر الذي يدفع ابناء المجتمع بالتخلى عن روح المواطنة وممارسة كثير من انواع الفساد نتيجة غياب العدالة الاجتماعية(١٢٠).

٢- غياب المحاسبة وضعف النظام القضائي: معظم الحكومات والدول المتقدمة تستمد قوتها من وجود انظمة قضائية عادلة ورصينة ومستقلة تفرض هيبتها وقوانينها لتحكم الجميع، اما في غياب الانظمة القضائية القوية والعادلة والمستقلة ومع غياب المسائلة ستبرز بشكل فعال عوامل انتشار الفساد ومظاهر التجاوز على القضاء في ظل التدابير القانونية وغياب لغة (السلطة فوق القضاء).

٣- انهيار القيم والاخلاق وضعف الوازع الديني في المجتمع: ان من ابرز عوامل تفشي الفساد هو انهيار القيم والاخلاق الحميدة بين ابناء المجتمع كذلك انهيار عقيدة الدين فيه وهذه غالباً ما تظهر بسبب سوء الادارة السياسية الحاكمة وتبنيها سياسة الانقلاب الاخلاقي وشياع الحريات الغير منضبطة مع غياب عقيدة الدين وفساد رجاله

٤- بروز المحسوبية والمنسوبية على حساب المصلحة العامة، وهذه الظاهرة واضحة في عموم مجتمعنا العربي، فالحاكم والمسؤول يقوم بتوزيع المسؤوليات والمهام الحيوية في الدولة أو الوزارات على المقربين والاصدقاء، لذا تظهر سلبيات عديدة في اساليب الادارة وتبدأ معها سوء الاستغلال الامر الذي يقود الفساد.

٥- ضعف الاجهزة الرقابية والتفتيشية في مؤسسات الدولة والقطاع الخاص: وهذا من اهم ظواهر الفساد، إذ غياب اجهزة رقابية

قوية تستطيع بسط اجراءات الضبط الداخلي على كل مؤسسات ومرافق الدولة والقطاع الخاص وحلقات الادارة العامة والخاصة، والتي من خلالها تستطيع وضع ضوابط العمل الصحيحة. بحيث لا يمكن اختراقها من المستغلين واصحاب النفوس الضعيفة على ان تساعد هذه الاجهزة على مراقبة وتقويم انحرافات تظهر خلال العمل مما يساعد على تحجيم دور الفساد والحد منه.

7- انهيار المستويات المعيشية للفرد داخل المجتمع: وسوء توزيع الدخول بين الافراد وخاصة في الدول الفقيرة، فأنه يساعد بشكل كبير على ظهور الفساد، مع حدوث فوضى ناشئة من الاحساس بعدم العدالة والانحلال في الوضع الاقتصادي والمعاشي والفوارق الطبقية التي تؤدي إلى انعكاسات نفسية تلقي بظلالها على المجتمع عموماً (۱۲۱).

٧- بروز ظاهرة تولي المسؤولية لقيادات ضعيفة وغير كفوءة وغير مختصة في مجال عملها، الامر الذي يؤدي إلى ظهور ادارة غير كفوءة فضلاً عن القرارات الخاطئة والسلبية، مع وجود السلطة الضعيفة وهذا يكون واقعاً على تمرير عمليات الغش والتلاعب على هذا المسؤول واستغلال المال العام لتحقيق منافع شخصية.

٨- وجود قوانين وانظمة أو تشريعات تشجع على الفساد وانتشار جرائم الرشوة والتزوير وانتحال الصفة والسرقة والاختلاس، ومن الامثلة قرار مجلس قيادة الثورة المنحل رقم 177 لسنة ١٩٨٠ الذي اسقط بموجبه الجنسية العراقية عن بعض العراقيين فاضطر اغلبهم إلى انتحال اسماء اخرى واستصدار وثائق غير صحيحة بواسطة الرشوة، ومن الامثلة في غير صحيحة بواسطة الرشوة، ومن الامثلة في

الوقت الحاضر مساهمة القانون في نشر الفساد هي المادة ١٣٦/ب من قانون الاصول الجزائية رقم ٢٣ لسنة ١٩٧١ إذ يتحصن الموظفون المفسدون خلف نص هذه المادة ويمنعون القانون من محاسبتهم بذريعة اعطاء الاذن من الوزير المختص لغرض الاحالة على المحاكم الخاصة مما يساعد على انتشار الفساد(١٢١).

# ثالثاً: سبل مكافحة الظلم وعاقبة الظالمين:

## أ- سبل مكافحة الظلم:

# ١- تجنب الركون إلى الظالمين ومجالسهم واعانتهم:

ان تجنب الركون إلى الذين ظلموا من انجع الوسائل والاساليب التي جاء بها القرآن الكريم للوقاية من الظلمو علاجه، لمنع انتشاره، قال تعالى: ﴿وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَنَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ

#### الآيةمكية(١٢٤):

(والركون هو الميل اليسير إلى الشيء) (٢٠١٠)، ومدّ يد العون لهم ومجاملتهم واعانتهم على الظلم وتزينه لهم وللناس، ويظهر جلياً ان الركون إلى الذين ظلموا صوراً متعددة، بعضها اشد ضرراً من بعض، أدناها مرتبة عدم منع الظالم من ظلم غيره، واعلاها ان يجد من يزين له ظلمه، ويزينه للناس، لان التزين يساعد على نشره (٢٦١١)، وفي الناس، لان التزين يساعد على نشره الظالم بالقوة المادية والمعنوية والمناصرة لارتكاب الظلم والتبرير للاستمرار فيه، وترى دائماً الظالم مهما مستمراره في ظلمه، وهذه آفة الدول والافراد اليوم اكبر شاهد على واقع الظلم فيها، مثل ما تفعله اكبر شاهد على واقع الظلم فيها، مثل ما تفعله

اسر ائيل في فلسطين في ابادة سكانها وثر واتها من خلال حلفاءها و صمت الكثير من افعالها (۱۲۷).

ولهذا تجنب الظالمين وعدم الركون اليهم يجعلهم يشعرون بالضعف والعجز، وفي هذا اضعاف لقوته واشعاره بالعزلة لعل ذلك يردعه عن ظلمه

#### ٢ - هجر مجالس الظالمين:

ان من السبل التي جاء بها القرآن الكريم لمكافحة الظلم والوقاية منه، هجر مجالس الظالمين، والاعراض عن شهود مظالمهم بمختلف انواعها سواء أكانت عقدية ام اجتماعية لغرض انكار الظلم والعمل على دفعه ورفع المظالم، ووعظ الظالم وتذكيره؛ لأن مجالسة الذين ظلموا من غير داع شرعى منهى عنه (١٢٨)، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (١٢٩).

### - الآبة مكبة(١٣٠):

فالنصوص القرآنية تضع بين ايدينا وسيلة كفيلة بالوقاية من الظلم قبل وقوعه ومكافحته وعلاجه قبل استشرائه، فتأمر بالإعراض عن مجالس الظالمين في حال خوضهم في آيات الله، واتخاذ دينه هزواً ولعباً ولهواً، وخصت الآية النهى عن مجالسة فئة اهل الظلم، وهم المشركون لان الشرك أفضع انواع الظلم على الاطلاق وان كانت كل انواع الظلم فظيعة ولا ينبغى الجلوس إلى اهلها والاقبال عليها(١٣١).

وفي الواقع فأن مجالس الظالمين لا تخلوا من الظلم، إذ لم تكن المجالس عموماً واشده الاستهزاء بمبادئ الاسلام وشرائعه، والسخرية من المسلمين

ونبيهم والقرآن الكريم، إذلالاً للمسلمين ولكر امتهم، وهذا ما يتجر أعليه بعض الظالمين من اهل الكفر باسم حرية الرأى في هذه الأيام، هذا بالإضافة إلى ما يحدث في هذه المجالس من الطعن فيما جاء به الاسلام، كالحديث عن مكارم الاخلاق وعفة المر أة و نحو ها(١٣٢).

#### ٣- النهى عن اعانة الظالمين:

إذا كان النهى عن مجالسة الظالمين من اهم سبل الوقاية من الظلم وشيوعه، فإن النهي عن اعانة الظالمين على ظلهم من اهم هذه الوسائل لأن الاعانة من اكثر الصور المؤدية إلى انتشار الظلم، فالظالم لا يسمع الا بآذان الاعوان، ولا يرى الا بأعينهم، ولا يبطش الا بأيديهم، ولا يفكر الا بعقولهم، فهم البيئة العفنة التي يشب فيها الظلم ويعم بخدمة الظالمين وموافقتهم والتحلق لهم، وتزين مجالسهم وما يروه حسناً ومقبو لأ(١٣٣)، قال تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْم فِرْ عَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَ أَلِهَتَكَ قَالَ سَنْقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾(١٣٤).

#### - الآبة مكبة<sup>(١٣٥)</sup>:

وهكذا الاعوان مايهواه الظالم ومايراه فيشيرون عليه بما يوافق هواه، ويزينونه للناس وقد يجهلون ان ما يقومون به ظلم، لكن حب الدنيا والعيش في اجواء الظلم وأهله يروض النفوس ويخدر ها حتى لا تعرف معروفاً، ولا تنكر منكراً إلا ما اشربت من هواها، وهذا شأن الفتن التي اخبر عنها النبي (صلّى الله عليه وآله وسلم) (أنها تعرض على القلوب كالحصير عوداً عوداً) (١٣٦).

قال تعالى: ﴿ وَلَمَن انْتَصِرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُو لَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ﴾(١٣٧).

#### ٤ ـ حق الانتصار بعد الظلم:

فكما جعل القرآن الكريم مسؤولية محاسبة الظالم ومراقبته والوقاية من ظلمه، فأنه القى على عاتق المظلوم الانتصار من الظالم أو العفو عند المقدرة، فأن ردّ الظلم والانتصار من الظالم وعدم الإستكانه له، ورفض الخضوع والذل، فذلك يعد من السبل المحمودة في بعض الاحوال، بل قد يكون السبيل الوحيد لدفع الظلم والوقاية منه، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَعْيُ هُمْ يَئْتَصِرُونَ وَجَزَاءُ سَيّئةٍ سَريّئةٌ مِثْلُها فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظَّالِمِينَ وَلَمَنِ انْتَصَرُونَ وَجَزَاءُ سَريّئةٍ سَريّئةٌ مِثْلُها فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ عَلَيْهُمْ مِنْ سَبِيلٍ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ عَلَى النَّذِينَ يَظْلِمُونَ عَلَى النَّذِينَ يَظْلِمُونَ عَلَى النَّاسَ وَيَبْعُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَلَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### - الآيات مكية(١٣٩):

فبينت الأيات ان من صفات المؤمنين الانتصار من الظالم، وعدم الاستكانة للظلم، واذا نالهم ظلم من ظالم لم يستسلموا لظلمه، فالانتصار من الظالمين محمدة دينية، إذ هو لدفع اللاحق بالمؤمنين لأجل انهم مؤمنون: فالانتصار لأنفسهم رادع للظالم عن الظلم لأمثالهم. وقد جاء في هذا الموضع في سياق المدح، فهو خلق ارادة الله للمسلمين بحيث لا ينبغي التردد فيه(١٤٠)، وفي الواقع ان هذا الانتصار من الظالمين يعد من سبل الوقاية من الظلم ودفعه والسيما إذا كان الانتصار منه لحفظ الدين أو الدفاع في سبيل الله، وهذا يؤكده استعراض واقع الظلم اليوم في العالم الاسلامي، ويمكن استقرائه عبر التاريخ الذي يشير إلى ان الظلم قد شاع في المجتمعات والافراد وان الرضى به وعدم وجود من يردع الظالم واللُّوذ بالصمت يعد انتصاراً للظالمين،

لان الظالم ان لم يجد من يرد عنه فانه يتمادى في ظلمه ويعبث في الأرض الفساد.

فضلاً عن ذلك ان الانتصار على الظالمين في بعض الاحوال، من سبل الوقاية من الظلم ومنع انتشاره وهو العفو، إلا ان في بعض الاحوال قد ينعكس الامر، حيث لا يُجدِ رد الظلم بالمثل فيصبح ترك الانتصار مقدماً والعفو مفضلاً، وكظم الغيظ محموداً، كما دل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ عَلْى لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ﴾(١٤٠).

#### - الآية مكية(١٤٢):

حيث رغب الباري عز وجل في العفو عن الظالم والصبر على الاذى والظلم (هذا فيمن ظلمه مسلم) (١٤٢٠)، ولكن متى يكون العفو افضل من الانتصار من الظالم؟

هذا يقع فمن يعترف بالزلة ويسأل المغفرة والعفو، وهذا محمول على الغفران من غير المصر على الظلم(١٤٤٠)، والله أعلم.

## ب- عاقبة الظالمين في الدنيا والاخرة:

#### ١ - عدم الإحساس بالأمن والاستقرار:

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ يِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾(١٠٠)، وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّ نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ وَالْكَرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ وَالْبَعُلِ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ سِّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾(١٤١). الزين ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ سِّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾(١٤١).

#### - الآيات مكية(١٤٧):

والظلم المقصود في الآية الأولى يعني الشرك، والمراد ان هؤ لاء الذين اخلصوا العبادة لله وحده لا شريك له ولم يشركوا به شيئاً، هم الأمنون يوم القيامة المهتدون في الدنيا والآخرة (١٤٨).

اما المقصود بالآية (فلما نسوا ما ذكروا به ) أي تركوا ما ذكروا به مما دعاهم اليهم رسل الله فلم يتعضوا ولم يصدقوا وانهمكوا بالمعاصبي والآثام وفعل المنكرات، ولم يعبأوا بما أنزل لهم من البأساء والضراء، وعقيب ذلك فتح الله عليهم ابواب كل شيء من النعم الكثيرة والسعة على سبيل الاستدراج للظالمين الغافلين السائرين في الغي والظلم والشهوات، وذلك وجه من وجوه الفتنة الكبيرة التي تستند اليها قلوب البشر من المغريات والشهوات، ففرحوا بما اتاهم الله بطراً وظنوا ان ما اتاهم الخير والعطاء الذي لا يفني، عند ذاك اخذهم الباري بغته من غير امارة وهذا اشد كناية وايلاماً، فضلاً عن كون ذلك جاء بعد رخاء وسعة، فهنا اصبحوا في كل خير، ثم بعد ذلك استأصلهم الله فلم تقبى لهم باقية، فكانت حياتهم غير آمنة وغير مستقرة فضلاً عن خلاص الناس من شؤم الظالمين(١٤٩)

### ٢ ـ كثرة الأمراض والكوارث الطبيعية:

لاشك في ان الاصرار على المعاصى والسيئات من اسباب الابتلاء بالفقر، والضيق في العيش والاصابة بالأمراض والاسقام، والحرمان من الخيرات العاجلة والأجلة، وهي من اعظم اسباب هلاك الامم والجماعات والافراد بالدمار والهلاك.

قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾(٥٠).

#### - الآبة مكبة(١٥١):

وهذا الاخذ يكون بالعذاب وعلى نحو منه هل القرى في حال تلبسها بالظلم في كل زمان وكل قوم أخذاً شديداً وجيعاً قاسياً لا هوادة فيه ولا

مفرة منه، ولكن الظالمين قلما يعتبرون إذ كانوا في ظلمهم مغرورين (١٥٢)، وفي هذا كله حرب ب من الله ضد الظالمين وردعاً لهم ضد ظلمهم وطغيانهم ضد الضعفاء الذين لا يستطيعون الانتصار عليهم، وفي ذلك قصص وعبر ذكرها القرآن الكريم للأقوام والأمم السابقة عند ظلمها وشركها بالله كيف اخذهم الله بما كسبوا مثل قصة قارون وفر عون وقوم نوح وقوم هود وصالح...

#### ٣- عاقبة الظالمين يوم الحشر والوقوع بالندامة:

قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا يَا وَيُلَنَا هَ ذَا يَوْمُ الدِّينِ هَ ذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْ وَاجَهُمْ وَمَا كَاثُوا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَاهْدُو هُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ (١٥٢).

#### - الآبات مكبة(١٥٤)٠

انه امر إلى الملائكة، أن يسوقوا أولئك المشركين والظالمين واشباههم إلى المحشر وأن يحشروا معهم ازواجهم الذين كانوا على شاكلتهم في الظلم، وإن يحشروا معهم ما كانوا يعبدون من دون الله، وحشر الظالمين انفسهم بالكفر والشرك والمعاصى هم وازواجهم الذين امثالهم ومن جنسهم في العمل(٥٥٠).

ویکفی ان نتذکر هنا ان الله تعالی قد أنذر الناس في كتابه العزيز من هذا اليوم الشديد، يوم الحسرة والندامة الشديدة فغفل الغافلون الذين لا يؤمنون وينسون يوم الحساب... قال تعالى: ﴿وَأَنْذِرْ هُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾(١٥١).

وقد اهتم القرآن الكريم بشأن البعث والجزاء والدار الاخرة اهتماماً عظيماً، فقلما نجد سورة من القرآن الكريم الا وتذكر البعث، وتقرر

امره على نحو ما.. وهذا اشد تبليغ فضلاً عن الكوارث التي تطيح بالإنسان الظالم ففي كثير من الاحيان يعاقب الانسان بشيء مما كسبه نتيجة ظلمه للتذكير على فعله ليوعظ به وان لم يفعل سيجازيه الله سبحانه وتعالى نتيجة فعله يوم القيامة والله أعلم.

#### ٣- التصفيد بالسلاسل والاغلال:

قال تعالى: ﴿وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ﴾ (١٥٠١).

- الآيتان مكيتان(١٥٨):

المعنى: مقيدين بعضهم إلى بعض لهم قمصان من الصفر (النحاس) الحار، وهذا عقاب الذين اجرموا وفعلوا المعاصي، من الكفر وجحد النعم وقيدوا بالأصفاد إلى اعناقهم، وهذا اندار إلى ضعفاء النفوس وحرياً عليهم بان هولاء الظالمين يتمتعون بما شاؤوا فهنا يأخذهم الله بظلمهم (١٥٥).

وقال تعالى: ﴿ فَتَلَكَ بِيُوتُهُمْ خَاوِيةً بِمَا ظُلُمُوا إِن في ذلك لاية لقوم يعلمون ﴾(١٦٠).

- الآية مكية(١٦١)٠

وهنا خص الله عملهم بوصف الظلم من بين عدة احوال يشمل عليها بكفر هم وشركهم وتكذيبهم رسولهم وفسادهم فكان ذلك اشارة إلى ان الظلم أثراً في خراب بلادهم، فأن الظلم يخرب البيوت، وهذا من الحقائق العقلية التي كان قوامها حاصلاً في الوجود الذهني، فالشرك مثلاً حقيقة معروفة يكون بها جنساً عقلياً وهو بالنظر إلى ما يبعث عليه وما ينشا عنه ينتسب الى حقائق اخرى مثل الظلم، أي الاعتداء على الناس بأخذ حقوقهم فإنه من اسبابه، ومثل الفسق فأنه من آثاره، وكذلك التكذيب(١٢٢).

#### رابعاً: سبل مكافحة الفساد عن طريق الإصلاح:

لقد حثت الأيات القرآنية على محاربة الفساد بشتى الطرق ولكنه قبل هذا يجب ان نتذكر ان من اهم سبل محاربة الفساد والوقاية منه هو الإصلاح بكل جوانبه ومراتبه ابتداءً من دائرة النفس البشرية ومن ثم الاسرة والاقارب والذرية ثم المجتمع، وحتى في التعامل مع الطبيعة بما فيها من خيرات ونعم ومن مراتب الإصلاح:

### ١ ـ الإصلاح الذاتي:

وهو اصلاح الإنسان لنفسه وعمله، واصلاح لذاته، أي ان يكون مستقيماً مؤدباً لواجباته، والاصلاح في عمله، ان يأتي بما هو صالح نافع من العمل ويكون هذا الاصلاح عن طريق اتباع الأمور الأتية:

أ- الإيمان بما جاء به الرسل من آيات الله وتقوى الله في العمل وبما أمر والانتهاء عما نهي عنه واصلاح اعماله، قال تعالى: (يا بني ادم اما يأتيكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي فمن انقى واصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون (١٦٣).

ب- الإصلاح فيما بينه وبين الأخرين، قال تعالى: (وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا واصلح فأجره على الله انه لا يحب الظالمين)(١٦٠).

جـ الإصلاح في الأمر والعمل مع الآخرين قال تعالى: ﴿وقال موسى لاخيه هارون أخلفني في قومي واصلح ولا تتبع سبيل المفسدين ﴿(١٦٠)(٢١٠).

## ٢- إصلاح المجتمع:

إذا كان الفساد يسري في مرافق الحياة كافة، فيجب ان يكون الاصلاح يبدأ من الانسان ثم الدائرة الغريبة ثم الاسرة ليعمل المجتمع كله، فلذا حث القرآن على الإصلاح وتوسعه بدءاً من الزوجة قال

تعالى: (واصلحنا له زوجه. )(١٢١)، ثم الذرية، قال تعالى: ﴿...واصلح لى في ذريتي ﴾(١٦٨)، ثم مرافق ومجالات الحياة الاخرى، قال تعالى حاكياً على لسان شعيب عليه السلام: ﴿...ان اريد الا الإصلاح ما استطعت وما توفيقي الابالله عليه توكلت واليه انيب (١٦٩)، ثم بعد ذلك يبقى الاصلاح ومحاربة الفساد عنواناً عاماً لحركة الانبياء والأولياء ومن تبعهم وسار على نهجهم وعن طريق مجالات الاصلاح منها:

#### ١ ـ الإصلاح التربوى:

فان محور بعثة الأنبياء وجهاد الأولياء السعى لتكامل هذا الانسان علماً وحكماً قال تعالى: ﴿وما ارسلناك الارحمة للعالمين﴾(١٧٠). وقال تعالى: (...ولا تفسدوا في الارض بعد اصلاحها ذلكم خير لكم...)(١٧١).

#### ٢ ـ الاصلاح الاخلاقى:

ان الفساد الاخلاقي يعد بيئة حاضنة لسائر انواع الفساد الاخرى كالفساد الاجتماعي والظلم والانصراف، قال تعالى: ﴿...وما يضل به الا الفاسقين الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما امر الله به ان يوصل ويفسدون في الارض اولئك هم الخاسرون (١٧٢)، ولهذا جاءت الأيات القرآنية تحث على تهذيب الاخلاق والنفس البشرية لأنها تشترك في الفعل الاخلاقي والسلوك الخارجي، قال تعالى: ﴿ونفس ما سواها فألهمها فجور ها وتقواها قد افلح من زكاها وقد خاب من دساها (۱۷۳)(۱۷۴).

#### ٣- الاصلاح الديني:

فالدين رسالة ومنهج سليم لحياة البشرية جمعاء لذا جاءت الأيات القرآنية تحث على الإصلاح الدينى ومحاربة الفساد في هذا الجانب، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ

بِالْكِتَابِ وَأَقَامُ وا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾(١٧٥)، وقال تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُ ودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾(١٧٦).

#### ٤ ـ الإصلاح السياسى:

لقد تعرف القرآن الكريم بالتفصيل لذكر مظاهر الفساد السياسي بغية تشخيصها وتحديد جذور ها ومحاربتها، قال تعالى: ﴿ واذ قال ربك للملائكة انى جاعل في الارض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال انبي اعلم ما لا تعلمون ﴾(۱۷۷)، قال تعالى: ﴿والى مدين اخاهم شعيباً فقال يا قوم اعبدوا الله وارجو اليوم الاخر ولا تعثوا في الارض مفسدين ﴿(١٧٨)٠

#### ٥- الإصلاح في الحكم والقضاء:

ان اساس محاربة الفساد في المجتمع هو اقامة العدل والمساواة، قال تعالى: ﴿ أَنَ الله يأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ((١٧٩).

#### ٦- الإصلاح الاقتصادي:

ان الفساد المالي والاقتصادي هو المراد غالباً من لفظ الفساد وهو على انواع منها الرشوة واختلاس الاموال العامة والخاصة، والاتجار بالنفوذ والسلطة واساءة استغلال الوظيفة العامة، لذا جاءت الآيات القر آنية تحث على محاربة الفساد عموماً والفساد الاقتصادي خصو صاً (۱۸۰).

قال تعالى: ﴿ .. وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين (١٨١)، وقال تعالى: ﴿ ان فرعون علا في الارض وجعل اهلها شيعا يستضعف طائفة منهم ويذبح ابناءهم ويستحيى

نساءهم انه كان من المفسدين (۱۸۲)، وقال تعالى: (و الى مدين اخاهم شعيبا قال ياقوم اعبدوا الله ما لكم من اله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم فأوفوا الكيل والميزان ولا تبخسوا ... (۱۸۲)

فضلاً عن جميع ما ذكرت فان الباري عز وجل فتح الباب للمشمولين من اصحاب الاموال العامة والخاصة والمحاسبة والمساءلة قال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ... ﴾(١٩٨١) وقال تعالى: ﴿ ولا تؤتوا السفاء اموالكم التي جعل لكم قياما ... ﴾(١٨٨٠)، فضلاً عما جاءت به الشريعة الاسلامية لمكافحة ومحاربة الفساد وبكل انواعه اضافة إلى تشريع ووضع القوانين الرادعة لذلك عن طريق وضع القوانين الوضعية التي احاطت بكل الجوانب لمحاربة الفساد ولمجابهة المفسدين بشتى الطرق.

وقد اثبت القرآن الكريم نبذ الفساد بكافة اشكاله وأيد ذلك بآيات منها قوله تعالى: ﴿ الى مدين اخاهم شعيبا فقال يا قوم اعبدوا الله وارجوا اليوم الاخر ولا تعثوا في الارض مفسدين ﴾(١٨٦).

- الآية مكية(١٨٧):

أي لا تكثروا في الارض من معصية الله ولا تفسدوا في الارض، ولا تبغوا على اهلها، فتنقصوا المكيال والميرزان، وتقطعوا الطريق على الناس وتوبوا إلى الله (١٩٨٠)، وبعد ذلك اعقب بقوله تعالى: (فكذبوه فاخذتهم الرجفة فاصبحوا في دار هم جاثمين ﴾ (١٩٨١)، فجاء العقاب من الباري عز وجل بعدما كذبوا فيما جاءهم به من عند ربهم فأهلكهم بزلزلة عظيمة ارتجعت لها القلوب، فأصبحوا في دار هم ميتين لا حراك لهم (١٩٠١).

وهذا انذار وحرب من الله على الفاسدين والمفسدين في الارض ووعيداً لمن لا يخاف الله ولا يرتد عن المعاصى فيكون هذا ردعاً لهم

ووعضاً للأقوام التي تأتي بعدهم.

وقال تعالى: ﴿ واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد وبواكم في الارض تتخذون من سهولها قصورا وتنحتون الجبال بيوتا فاذكروا الاء الله ولا تعثوا في الارض مفسدين ﴾(١٩١).

#### - الآية مكية(١٩٢):

أي تذكروا إذ جعلكم الله تعالى خلفاء في المحضارة والعمران والقوة والبأس ومكنكم في الارض، وانزلكم فيها، فلا تستبدلوا الكفر بالشكر فتعثوا في الارض مفسدين ولا تتصرفوا في هذه النعم تصرف غثيان وكفر ومخالفة ما يرضى الله فيها(١٩٣).

فضلاً عن ما اورده القرآن الكريم وحذر منه فأن القوانين الوضعية اجادت في وضع القوانيان لمكافحة ومحاربة الفساد والظلم لأنه بتقادم الزمن اخذ بالزيادة في كثير من الانظمة الاسلامية وبذلت جهود في مكافحة الفساد، ومن هذه الدول العربية التي كانت سباقة في مكافحة الفساد ويعزى ذلك إلى انها اكثر الدول انتشاراً وتضرراً من هذه الظاهرة.

ونتيجة لذلك فان الظلم والفساد امر مرفوض ومستهجن بالوجدان ولا يمت إلى الاسلام بصله، وهو نقيض الصلاح، لان غاية رد الظلم والفساد وكافة انواع الاعتداءات هو المحافظة على التوحيد والحق والعدالة في الأرض وهذا اهم المقاصد التي جاءت بها النصوص القرآنية، لهذا يجب الالتزام بتعاليم الدين الاسلامي وتشريعاته لكي يقينا الظلم والفساد والظامين والمفسدين في الارض.

وان تأكيد القرآن بعشرات الآيات في مسألة الظلم والفساد تعنى ان تحقيق ما امر به القرآن

او نهى عنه يعد مقصداً لابد من تحققه لكى يرى الناس ثمرة ذلك واذا لم يتحقق ما ذكره القرآن فسوف تكون النتائج عكسية مؤلمة.

#### الهوامش

- (١) سورة لقمان، ٣٢.
- (٢) ينظر: كتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت: ۱۷۰هـ)، تحقيق: مهدي المخزومي، ابراهيم السامرائي، طدار الهلال، ٥٤٥-٥٥.
- (٣) الجيم لابي عمر اسحاق الشيباني (ت: ٢٠٦هـ)، تحقيق: إبراهيم الأبياري، الهيئة العامة للمطابع الأميرية، القاهرة، ٨٥/٣، (١٣١٤هـ-١٩٧٤م).
- (٤) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لابي نصر اسماعيل الفارابي (ت: ٣٩٣هـ)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين-بيروت، ط٢، ٢/٤٢٥، (٧٠٤ هـ ١٩٨٧م).
- (٥) مجمل اللغة لأحمد بن فارس القزويني الرازي (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ٥٥/١، (١٤٠٦هـ ١٩٨٦م).
  - (٦) المصدر نفسه: ٢٢١/١.
- (٧) ينظر: معجم مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس الرازي (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الفكر، ٥/٥٥، (١٣٩٩هـ ١٩٧٩م).
- (٨) ينظر: لسان العرب، محمد بن مكرم بن على بن منظور الانصاري (ت: ٧١١هـ)، دار صادر-بيروت، ط٣، ٣٥٣/٣ (١٤١٤هـ)، مادة: (قصد).
- (٩) ينظر: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، لأحمد بن محمد الفيومي (ت: نحو ٧٧٠هـ)، المكتبة العلمية- بيروت، ٢/٢ ٥٠.
- (١٠) ينظر: لسان العرب، ٣٥٣/٣، فصل القاف، مادة:قصد
  - (۱۱) سورة لقمان، ۳۲.
- (١٢) ينظر: روح المعانى، تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبد الله الألوسي

- (ت: ١٢٧٠هـ)، تحقيق: علي عبد الباري، دار الكتب العلمية- بيروت، ط١، ١٠٣/١، (١٤١٥).
- (١٣) ينظر: علم المقاصد الشرعية، نور الدين بن مختار الخادمي، مكتبة العبيكان، ط١، ص١٥) (١٤٢١هـ
- (١٤) الموافقات، ابر اهيم بن موسى الشاطبي (ت: ٠ ٧٩هـ)، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، دار عفان، ط۱، ۵۷۸/۳، (۱۲۱هـ۱۹۹۷م).
- (١٥) مقاصد الشريعة الاسلامية، محمد الطاهر بن عاشور، تحقيق: محمد الطاهر الميساوي، دار النفائس، الاردن، ط٣، ص٢٥١، (٢٣٢هــ ۲۰۱۱ع).
- (١٦) نظرية المقاصد عند الامام الشاطبي، أحمد الريسوني، الدار العالمية للكتاب الاسلامي، ط٢، ص٧ (١٤١٢هـ-١٩٩٢م).
- (١٧) علم المقاصد الشرعية، نور الدين بن مختار الخادمي، مكتبة العبيكان، ط١، ص١٧، (١٤٢١هـ ۲۰۰۱م).
  - (۱۸) المصدر نفسه، ص۱۷.
- (١٩) مقاصد الشريعة عند الامام مالك بين النظر والتطبيق، د. محمد أحمد القياتي محمد، دار السلام-مصر، ط۲، ۱/۹۱، (۳۳ اهـ ۲۰۱۲م).
- (۲۰) أصول الفقة، د و هية الزحيلي، دار الفكر دمشق، ط۱، ۱۰۱۷/۲، (۲۰۱۱هـ-۱۹۸۲م).
- (٢١) مصاعد النظر للإشراق على مقاصد السور، إبراهيم بن عمر البقاعي (ت: ٨٨٥هـ)، مكتبة المعارف الرياض، ط١، ١/٥٥١، (١٤٠٨هــ ۱۹۸۷ع).
- (٢٢) علم مقاصد السور، د. محمد بن عبد الله الربيعة، مكتبة الملك الوطنية، الرياض، ط١، ص٧، (۲۲۲۱هـ ۲۰۱۱م).
- (٢٣) هذا التعريف من تعريف الريسوني لعلم مقاصد الشريعة حيث قال: ((همي الغايات التي وضعت الشريعة لأجل تحقيقها))، (نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ص١٩).
- (٢٤) ينظر: المفردات في غريب القرآن للراغب،

- (٤٧) القاموس المحيط للفيروز آبادي، ٦٠١٦.
- (٤٨) المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ص٦٣٦.
  - (٤٩) التعريفات للجرجاني، ص١٦٦.
  - (٥٠) ينظر: المصدر نفسه، ص١٦٦، ص٢١٤.
- (۱۰) ينظر: شرح التلويح على التوضيح، سعد الدين بن مسعود بن عمر التفتازاني (ت: ۷۹۳هـ)، مكتبة صبيح مصر (ب.ط، ب.ت) ۲٤٦/۲
- (٥٢) ينظر: قواعد الاحكم في مصالح الانام، عز الدين بن عبد المعزيز بن عبد السلام (ت: نحو ٦٦هـ)، مكتبة الكليات الاز هرية- القاهرة، ١٢١-١٢١ (١٤١٤هـ-١٩٩١م).
- (٥٣) ينظر: التوقيف على مهمات التعاريف للمناوي، ٢٦٠/١
- (٥٤) التبيان في تفسير القرآن للشيخ الطوسي، ٧٥/١.
- (٥٥) ينظر: معجم الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري،ص٠٥٠.
- (٥٦) ينظر: مؤشر الفساد في الاقطار العربية، المنظمة العربية لمكافحة الفساد، ص٢٤.
- (٥٧) ينظر: الوجوه والنظائر الألفاظ القرآن، الشيخ أبي عبد الله الدامغاني، ص٥٨٥.
  - (۵۸) سورة البقرة، ۱۱.
  - (٩٩) سورة الاعراف، ٥٦.
- (٦٠) ينظر: الميزان في تفسير القرآن للطباطبائي ١٨٧/٨.
  - (٦١) سورة الانبياء، ٢٢.
  - (٦٢) ينظر: بحر العلوم للسمر قندي، ٤٨٦/٢.
    - (٦٣) سورة المؤمنون، ٧١.
- (٦٤) ينظر: بحر العلوم للسمرقندي، ٤٨٦/٢، والتفسير البسيط للنيسابوري، ٢٢٦/١٧.
  - (٦٥) ينظر: التفسير البسيط، ٦٩/١٨.
    - (٦٦) سورة الروم، ٤١.
  - (٦٧) ينظر: بحر العلوم للسمر قندي، ١٥/٣.
    - (٦٨) سورة البقرة، ٢٠٥.
- (٦٩) ينظر: بحر العلوم للسمرقندي، ١٣٦/١، والجامع

- ص٥٣٧، ومختار الصحاح ١٩٢/١، والمحيط في اللغة اسماعيل بن عباد، عالم الكتب بيروت، ط١، ٢/٩١، ٣٩٠/١، ولسان العرب، ٣٧٦/١٢، ووتاج العروس للزبيدي، ٣٣/٣٣، ٣٧.
  - (٢٥) ينظر: لسان العرب، ٣٧٣/١٢.
    - (٢٦) سورة الانعام، ٨٢.
  - (۲۷) لسان العرب لابن منظور، ۲۱/۳۷۳.
  - (۲۸) ينظر: المصدر نفسه، ص۲۷۳/۱۲.
  - (٢٩) ينظر: المصدر نفسه، ص٢٧٣/١٢.
- (٣٠) معاني القرآن وأعرابه للزجاج، ٣١٠/١، والتعريفات للجرجاني، ص٤٤٢.
- (٣١) المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ٥٣٧/١.
  - (٣٢) مفاتيح الغيب التفسير الكبير للرازي، ٧١/٣.
    - (٣٣) التعريفات للجرجاني، ص١٤٤.
      - (٣٤) المصدر نفسه، ص٤٤١.
- (٣٥) ينظر: المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ص٧٣٨، والموسوعة الفقهية والدرر السنية، مجموعة من الباحثين، ٤٧٢/٢، والموسوعة القرآني، ابراهيم الأبياري، ٨٥٥/٨.
  - (٣٦) سورة لقمان، ١٣.
  - (٣٧) سورة الإنسان، ٣١.
  - (٣٨) سورة النحل، ٣٣.
- (٣٩) ينظر: المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ص ٥٣٨ه
- (٤٠) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ص٥٣٨.
  - (٤١) سورة البقرة، ٣٥.
- (٤٢) ينظر: فتح البيان في مقاصد القرآن للقنوجي، ١٣٦/١ والتحرير لابن عاشور، ٤٣٣/١.
- (٤٣) ينظر: المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ١٣٨/١ والموسوعة الفقهية: ٢٧٤/٢.
  - (٤٤) سورة الشورى، ٤٢.
- (٤٥) ينظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري، (٤٥)
- (٤٦) لسان العرب لابن منظور، ٣٣٥/٣ فصل الفاء.

- لأحكام القرآن للقرطبي، ١٧/٣.
  - (۷۰) سورة النمل، ٣٤.
- (٧١) ينظر: الميزان في تفسير القرآن للطباطبائي 77177/19
  - (۷۲) سورة يونس، ۸۱.
- (٧٣) ينظر: جامع البيان في تأويل القرآن للقرطبي، 177-17./10
  - (٧٤) في ظلال القرآن ١٨١٥/٢.
    - (۷۰) سورة هود، ۲۵-۲۲.
      - (٧٦) سورة هود، ٥٠.
    - (۷۷) سورة هود، ۷۸-۷۹.
    - (۷۸) سورة هود، ۸۲-۸۳.
- (٧٩) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام (ت: ٢١٣هـ)، تحقيق: مصطفى السقا وجماعه، ط٢، ص٩٥، (١٣٧٥هـ ١٩٥٥م)، وتفسير القرآن العظيم لابن کثیر، ۲/۶ه.
  - (۸۰) سورة المؤمنون، ٥-٧.
  - (٨١) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ١/٢٥.
    - (٨٢) سورة المطففين، ١-٤.
- (٨٣) ينظر: الامثل في تفسير الله المنزل، الشيخ ناصر الشيرازي ١٢/١٠.
  - (٨٤) سورة البقرة، ٢٧٥.
  - (٨٥) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ٢/١٥.
    - (٨٦) سورة الفرقان، ٦٧.
    - (٨٧) سورة الاسراء، ٢٩.
    - (۸۸) سورة النساء، ۲۹.
    - (٨٩) سورة القصص، ٤.
- (٩٠) ينظر: التفسير الكاشف محمد جواد مغنية، ٤٨/٦.
  - (٩١) سورة الفجر، ١١-١٢.
    - (٩٢) سورة البقرة، ٣٠.
    - (٩٣) سورة البقرة، ٣٦.
      - (۹٤) سورة سبأ، ۲۰.
    - (٩٥) سورة غافر، ٢٦.

- (٩٦) سورة الاعراف، ١٢٧.
- (٩٧) ينظر: قضية الظلم في ضوء الكتاب والسنة، مصطفى مشهور، دار التوزيع الاسلامية- مصر، بدون تاریخ ص۷، ۱۵.
- (٩٨) ينظر: شبهات حول الاسلام، محمد قطب، دار الشروق بدون تاريخ، ص٣٥- ٣٦.
- (٩٩) ينظر: اجنحة المكر الثلاثة: التبشير، الاستشراق، الاستعمار، عبد الرحمن حسن حنبكه الميداني، دار القلم- دمشق- بيروت، ط٥٦٣- ٢٥٥ (١٩٧٥م).
  - (١٠٠) سورة البقرة، من ٢٥٦.
- (۱۰۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان البلخي، ١/١ ٤، والموسوعة القرآنية ١١/٣.
- (١٠٢) نهاية الوصول في دراية الاصول، محمد بن عبد الرحيم الارموي الهندي (ت: ٥٧١هـ)، تحقيق: صالح بن سليمان ود. سعد بن سالم، المكتبة التجارية- ط٣، ٥/٥٨٥ (١٤١٦هـ-١٩٩٦م).
  - (۱۰۳) ينظر: التحرير والتنوير، ٢٥/٣-٢٦.
    - (۱۰٤) سورة غافر، ۲٥.
- (۱۰۰) ینظر: تفسیر مقاتل بن سلیمان، ۷۰۳/۳ والموسوعة القرآنية ٣/٢٠/٤.
- (١٠٦) ينظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، ٢٠٠/١٢.
- (١٠٧) ينظر: روح الدين الاسلامي، عفيف عبد الفتاح طبارة، دار العلم للملايين- بيروت، ط١١، ص۱۸۳-۱۸۲، (۱۳۹٤هـ-۱۹۷۲م).
  - (۱۰۸) سورة النور ۵۲.
- (۱۰۹) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان، ١٨١/٣، وبحر العلوم للسمر قندي ٤٩٤/٢.
- (۱۱۰) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور، ۲۷٦/۱۸، وز هرة التفاسير محمد بن احمد بن مصطفى أبي ز هرة (ت: ١٣٩٤هـ)، دار الفكر العربي، (ب.ط، ب.ت) ۱۰/۱۰ (۳.۰
- (١١١) ينظر: روح الدين الاسلامي، عفيف عبد الفتاح طبارة، ص١٨٤،و اصول الدعوة د. عبد الكريم زيدان، دار البيان، ط٣، ص٣٢٨ (١٣٩٦هـ/١٣٩٦م).

- (١١٢) سورة الشعراء، ٢٢٧.
- (۱۱۳) ینظر: تفسیر مقاتل بن سلیمان، ۲۵۷/۲.
- (۱۱٤) ينظر: تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، ۱۰۷۲/۱۷.
  - (١١٥) سورة الكهف، ٤٩.
  - (١١٦) سورة النساء، ٤٠.
- (۱۱۷) ينظر: بحر العلوم للسمرقندي، ٣٣٤/٢.
- (۱۱۸) ينظر: فتح البيان في مقاصد القرآن للقنوجي، ۱۲۰/۳ و التحرير والتنوير لابن عاشور، ۳۳۹/۱۶
  - (۱۱۹) صحیح مسلم ۱۹۹٤/٤ رقم (۲۵۷۷).
- (۱۲۰) ينظر: الفساد بين الشفافية والاستبداد، مازن زاير جاسم اللامي، ص٣٠.
- (۱۲۱) ينظر: الفساد بين الشفافية والاستبداد، مازن زاير، ص٣٠ وما بعدها.
  - (١٢٢) ينظر: المصدر السابق، ص٣٠ وما بعدها.
    - (۱۲۳) سورة هود، ۱۱۳.
- (١٢٤) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٣٠٢/٤.
  - (١٢٥) الكشاف للزمخشري، ٢٩٦/٢.
- (۱۲۱) ينظر: مكارم الاخلاق، للشعراوي، المكتبة العصري، صيدا، بيروت، ط۱، ص٢٦٢ (٢٦٢هـ/٢٠٥٥). ومن وصايا القرآن الكريم للشعراوي، المكتبة التوفيقية، ص٣٦٥ (دط، ت).
- (١٢٧) ينظر: مكارم الاخلاق، ص٢٦٢، ومن وصايا القرآن الكريم، ص٣٦٢.
  - (١٢٨) ينظر: روح المعاني للألوسي، ١٥٤/١٢.
    - (۱۲۹) سورة الانعام، ٦٨.
- (١٣٠) ينظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن العظيم البغوى، ١٠٧/٢.
- (١٣١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ١٣/٧.
- (١٣٢) ينظر: السلوك الاجتماعي في الاسلام حسن ايوب، دار السلام للطباعة، مصر ط٣، ص٣٦٩.
- (١٣٣) ينظر: المستفاد من قصص القرآن، عبد الكريم

- زیدان، صه۳۶، ۵۰، ۳۸۰.
  - (١٣٤) سورة الاعراف، ١٢٧.
- (١٣٥) ينظر: بحر العلوم للسمر قندي، ٥٠٢/١.
- (۱۳٦) صحيح مسلم ۱۲۸/۱ رقم (۱٤٤). و وقفات تربوية في ضوء القرآن الكريم، عبد العزيز ابن ناصر الخليل، دار طيبة للنشر، السعودية الرياض-ط۱، ۲۱/٤، (۱۹۹۱هـ).
  - (۱۳۷) سورة الشورى، ٤١.
  - (۱۳۸) سورة الشورى ۳۹-٤٤.
  - (١٣٩) ينظر: بحر العلوم للسمرقندي، ٢٣٥/٣.
- (۱٤۰) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٣٩/١٦ والتحرير والتنوير لابن عاشور، ١١٤-١١٣-٢٠/١٠
  - (١٤١) سورة الشورى، ٤٣.
- (١٤٢) ينظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي، (١٤٢)
- (١٤٣) ينظر: الجامع لأحكام للقرطبي، ٢٦/١٦، واحكام القرآن محمد بن عبد الله بـن العربي (ت: ٣٤٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٣، ١٦٦٩/٤ (٢٤٢هـ ٢٠٠٣م)، وروح المعاني للألوسي، ٢٧/٧٥.
- (١٤٤) ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٣٩/١٦.
  - (١٤٥) سورة الانعام، ٨٢.
  - (١٤٦) سورة الانعام، ٤٤-٥٤.
- (۱٤۷) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري، ٤٥/٣.
- (۱٤۸) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ۱۹۲۱ و والتفسير الشامل للقران الكريم امير عبد العزيز، دار السلام للطباعة القاهرة، ط١، ١١٢٥/٢ (٢٠٠٠م).
- (٩٤١) ينظر: جامع البيان عن تأويل القرآن للطبري ٢٤/٧، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم للألوسي ١٥٢/٧، ومختصر تفسير ابن كثير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم بيروت، ط٧، ١٩٨١ه،)، وتفسير

- القرآن عبد الرحمن بن محمد الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية- لبنان، ٢٣٨/٢.
  - (۱۵۰) سورة هود ۱۰۲.
- (١٥١) ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ٣٠٢/٤.
- (١٥٢) ينظر: تفسير المنار لمحمد رشيد رضا، ٢٦٩/٢.
  - (۱۵۳) سورة الصافات ۲۰-۲۳.
- (١٥٤) ينظر: تفسير مقاتل، ٩٩/٢، ومعالم التنزيل في تفسير القرآن، الحسين بن مسعود بن محمد البغوي (ت: ١٠٥هـ)، تحقيق: بعد الرزاق مهدي، دار احياء التراث العربي- بيروت، ط١، ٢٥/٤ (٢٠١/ هـ)، والموسوعة القرآنية، ٢٠٠/٣.
- (١٥٥) ينظر: التفسير القرآني للقران، عبد الكريم يونس الخطيب، ٩٧٢/١٢، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن ناصر السعدي، (ت: ١٣٧٦هـ)، تحقيق: عبد الرحيم بن معلا اللويدق، مؤسسة الرسالة ط١، ٧٠١/١، (۲۰۱۰هـ-۲۰۰۰م).
  - (١٥٦) سورة مريم، ٣٩.
  - (۱۵۷) سورة ابراهيم، ٤٩.
- (١٥٨) ينظر: بحر العلوم للسمرقندي، ٢٣٤/٢، والموسوعة القرآنية، ٣٦٠/٣.
- (١٥٩) ينظر: تفسير القمى، على بن ابراهيم القمى (من اعلام قرني ٣-٤هـ)، صححه: السيد طيب الجزائري، مؤسسة دار الكتاب للطباعة والنشر، ايران- قم، ط٣، ٢٧٢/١ (٤٠٤هـ)، والتبيان في تفسير القرآن، للشيخ الطوسي، ٩/٦، والميزان في تفسير القرآن- للسيد الطباطبائي، ١١/١٢.
  - (١٦٠) سورة النمل، ٥٢.
- (١٦١) ينظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي، 1 1 1 1 1 1
- (١٦٢) ينظر: التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور، 17/19
  - (١٦٣) سورة الاعراف ٣٥.
  - (۱٦٤) سورة الشورى ٤٠.
  - (١٦٥) سورة الاعراف ١٤٢.
- (١٦٦) ينظر: نظرية الاصلاح في القرآن الكريم، د.

- إحسان الامين، العارف للمطبوعات- بيروت، ط١، ص ۳۸ (۲۰۱۱هـ-۲۰۱۰م).
  - (١٦٧) سورة الانبياء ٩٠.
  - (١٦٨) سورة الاحقاف ١٥.
    - (۱۲۹) سورة هود ۸۸.
  - (١٧٠) سورة الأنبياء ١٠٧.
  - (۱۷۱) سورة الاعراف ٨٥.
  - (۱۷۲) سورة البقرة ۲٦-۲۲.
  - (۱۷۳) سورة الشمس ٧-١٠.
- (١٧٤) ينظر: نظرية الاصلاح في القرآن الكريم، ص ۳۸\_۹۹.
  - (١٧٥) سورة الاعراف ١٧٠.
    - (۱۷٦) هود، ٥٠.
    - (۱۷۷) سورة البقرة ٣٠.
  - (۱۷۸) سورة العنكبوت ٣٦.
    - (۱۷۹) سورة النحل ٩٠
- (١٨٠) ينظر: نظرية الاصلاح في القرآن الكريم،
  - (۱۸۱) سورة الاعراف ٣١.
    - (۱۸۲) سورة القصص ٤.
  - (١٨٣) سورة الأعراف ٨٥.
    - (۱۸٤) سورة النساء ۲۹.
      - (١٨٥) سورة النساء ٥.
  - (١٨٦) سورة العنكبوت، ٣٦.
- (١٨٧) ينظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن ٦٩/٧.
- (١٨٨) ينظر: جامع البيان في تفسير القرآن للطبري ٢٤٠/٢٠ وتفسير المراغي، ١٣٩/٢٠.
  - (۱۸۹) سورة العنكبوت، ۳۷.
  - (۱۹۰) ينظر: تفسير المراغى ١٣٩/٢٠.
    - (١٩١) سورة الاعراف، ٧٤.
- (١٩٢) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري، ١٩٧/٣.
- (۱۹۳) ينظر: تفسير المنار لمحمد رشيد رضا، ٤٤٨/٨.

# From Quran purposes Fighting corruption and oppression

#### Rahman Hussien Ali

#### **Abstract**

The aims of Quran is to fighting the injustice & corruption, the surpassing on the incenses people. And the Quran fights the people who do crime on the innocence. In the roles of Quran the people must be save in their blood & and .in their wealth and their dignity

The people who surpassing on the human rights are excessed in the Islamic regime and Non Islamic regime, it was struggling to get the power and the capture the wealth & authority those who deal with people by non justice way and Islam regime fighting them strongly that developing in the statements of Holy Quran in variety location of life Islam roles put hard regime to fight the injustice dealing with innocence

Those roles give the life under Islamic regime good and honor life, If we not obligated those roles the results will came completely opposite

## **CONTENTS**

| Editor                                                                           |            |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Chief Editor                                                                     | 7          |
| Bilateral Division Idiosyncratic For «Dar Al-Islam And Dar Kafr»                 |            |
| Prof. Dr. Abdul Amir Kadhim Zahid                                                |            |
| M.M. Haider Hukan                                                                | 11         |
| Religious Extremism and the Problem of reading the                               |            |
| founding text                                                                    |            |
| Dr.Eahsan Alamee                                                                 | 43         |
| Violence And Security, History And Future                                        |            |
| Dr. Karim Hassan Majid al-Rubaie                                                 | 51         |
| Takfiri Thought Headwaters And Processors study in the light of Quran and Sunnah |            |
|                                                                                  | <i>(</i> - |
| Dr. Mayas Dheyaa Baqer                                                           | 6/         |
| The rule of Jihad in the Quranic text title                                      |            |
| Hussein Kalil Ibrahim                                                            | 85         |
| From Quran purposes Fighting corruption and oppression                           |            |
| Rahman Hussien Ali97                                                             | 7          |

## The Goals and Standard Publishing

#### The goals of Baytul Hikma

- Baytul Hikma is antellectual and scientific institution with moral entity and financial and administrative independence . Baytul Hikma is in Baghdad . Its goals;
- Studying the history of Iraq and the Arab and Islamic civilization.
- Laying the approach of dialogue between cultures and religions. Thus contributing to concolidate the culture of peace and the values of tolerance and coexistence between individuals and groups.
- Following- up the politiceal and economic global developments and their future effects on Iraq and Arab world.
- Paying attention to reserches and studies related to the issuses of social economic and political phenomena
- Interesting in reserches and studies that enhance the citizen rights and fundamental freedoms and the consolidation of democracy and civil society values.
- peoviding insights and studies that serve policy and decision making processes.

#### **Puplishering standard**

- -The journal puplishes researches that have not been puplished before . rhe researcher will be informed of decision of puplishing within three months from the date of receipt of the reserch- one copyof the resercher should be sent in Arabic with a summary in Enghlish of no more than (200) words. (provided that.
- A -The researcher must be printed and saved on CD disk 'double spaced and printing.
- B -Pages should not exceed 200) pages (double-spaced and printing.
- C -All sources and margins should be serially numbered at the end of the paper in double spaces printing.
- -The researcher gets a free copy of the Journal that puplished the research.
- -Researchers will not to be resturned whether puplished or not.
- -The department has the right to puplish the research in accordince with the plan of the Journal edition.

## **Religion Studies**

Quarterly journal issued by Department of Religion Studies In Baytal Hikma No.(31) Baghdad-2016

Chief Editor

Dr.Ehsan Alameen

Secretary Editor **Dr.Huda abbas qanbar** 

The Advisory Committee

Prof.Dr. Abd AlAmeer Kadhim Zahed Prof.Dr. Mohammed Jawd Al-turaihi

Prof.Dr. Anwar Aljaf

Prof.Dr. Salama Hassan kadhim Almusoee

Prof.Dr. Salim Jarjes Dkash Alysuae

Prof..Dr. Dhiaa Mohammed Mahmood

Linguistic Correction

Dr. Ban salih mahdi

Art Directing and Cover design

Nameer S. Klef

Electronic Typesetting

Asseel Alaa Aldeen